
HISTÓRIA
história e religiões

Nº 37
Julho/Dezembro/08

REVISTA DO PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM HISTÓRIA  
E DO DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA

PUC-SP

 Projeto História       São Paulo            Nº 37          p. 1 - 377        Dezembro/08

ISSN 0102-4442

projeto 37



Projeto História: revista do Programa de Estudos Pós-Graduados em História e do Departamento de História 
da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo n. 0 (1981) - . - São Paulo : EDUC, 1981-

Periodicidade: anual até 1997.
semestral a partir de 1997.

ISSN 0102-4442

1. História - Periódico. I. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo.
Projeto História propõe-se a levantar problemas historiográficos a partir de temáticas interdisciplinares

CDD 19.905

Indexada em Sumários Correntes Brasileiros - ESALQ; Indice Historico Español - Bibliografias de História 
de España; Centro de Información y Documentación Científica - CINDOC; American History and Life ABC 
- Clio - 130; Historical Abstract - ABC - Clio - 130; Hispanic American Periodical Index; Bibliographies and 
Indexes in Latin American and Caribbean Studies; Social Sciences Index; Info-Latinoamerica (ILA); Ulrich’s 
International Periodicals Directory.

Coordenadora do Programa de Estudos Pós-Graduados em História
Marcia Mansor D’Alessio

Chefe do Departamento de História
Denise Bernuzzi de Sant’Anna

Projeto História
Editores

Antonio Rago Filho
Heloisa de Faria Cruz 
Vera Lúcia Vieira

Conselho Editorial
Adilson José Gonçalves
Afrânio Garcia (EHESS/Paris)
Alessandro Portelli (La Sapienza/Roma)
Antonio Rago Filho
Cliff Welch (GVSU/Michigan)
Denise Bernuzzi de Sant’Anna
Estefânia Canguçu Knotz Fraga
Fernando Torres-Londoño
Hermetes Reis de Araújo (UFU)
Idellete Muzart (Paris X, Nanterre)
Jean Hebrard (EHESS/Paris)
Jerusa Pires Ferreira
Márcia Mansor D’Aléssio
Maria Odila da Silva Dias

Editora da PUC-SP
Direção

Miguel Wady Chaia
Coordenação Editorial

Sonia Montone
Revisão

Marcos Antonio da Silva (USP) 
Marion Aubrée (EHESS/Paris) 
Vera Lúcia Vieira 
Yvone Dias Avelno

Conselho Consultivo
Angelo Del Vecchio (Unesp)
Antonio Paulo Resende (UFPE)
Beatriz Carolina Crisório (UBA/Argentina)
Christian Castillo (UBA/Argentina)
Elias Thomé Saliba (USP)
Fernando Faria (UFF)
Hernán Veregas Delgado (UH/Cuba)
Irma Aurélia Antognazzi (UNR/Argentina)
Janaina Amado (UnB)
João José Reis (UFBA)
José Carlos Barreira (Unesp/Assis)
Margarida Souza Neves (PUC-RJ)
Maria Clementina Pereira Cunha (Unicamp)
Pablo F. Luna (Sorbonne/Paris)
Silvia Regina Ferraz Petersen (UFGRS)

Revisão de Texto em Inglês
Ricardo Iannuzzi

Editoração Eletrônica
Aline de Vasconcelo Silva, Rodrigo Pereira Chagas

Capa
Imagem: Caravaggio (Michelangelo Merisi),  
Madalena em êxtase, 1606.
Arte: Antonio Rago Filho e Rodrigo P. Chagas

 
                  Editora da PUC-SP 
Rua Monte Alegre, 971, sala 38CA
05014-001 - São Paulo - SP - Brasil
Telefone: (55) (11) 3670-8085
E-mail: educ@pucsp.br
www.pucsp.br/educ

Ficha catalográfica elaborada pela Biblioteca Reitora Nadir Gouvêa Kfouri / PUC-SP



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 1- 377, jul. 2008 3

SUMÁRIO

APRESENTAÇÃO. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 9

ARTIGOS

O DEBATE ENTRE HISTÓRIA E RELIGIÃO em uma breve  
história da história das religiões: origens, endereço 
italiano e perspectivas de investigação. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 13

Debate between history and religion in a brief story of religious history: the 
origins, the Italian address and perspectives of investigation

Adone Agnolin

A HISTÓRIA DO MENTAL DE LUCIEN FEBVRE:  
a iconografia revela a sensibilidade religiosa. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 41

Lucien Febvre’s mental history: iconography reveals the religious sensitivity
Luiz Alberto Sciamarella Santanna 

A ESPECIFICIDADE DO RELIGIOSO:  
um diálogo entre historiografia e teologia. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 53

The specificity of the religious matters: a dialogue between historiography and 
theology

Virgínia A. Castro Buarque 

A NOVA HISTÓRIA RELIGIOSA.  
A propósito de um livro recente . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 65

A new religious history. Concerning a recent book
Antonio Paulo Benatte



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 1- 377, jul. 20084

A RELIGIÃO NA SUMA DE TEOLOGIA  
DE TOMÁS DE AQUINO. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 85

Religion as in Summa Theologica by Thomas Aquinas 
Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento

ANTONIO VIEIRA E ANTONIL: práticas e representações  
na América Portuguesa . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 95

Antonio Vieira and Antonil: Practices and Representations in  
Portuguese America 

Juarez Donizete Ambires

O CRIPTOJUDAISMO FEMININO NO RIO DE JANEIRO  
(séculos XVII e XVIII). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 115

The Feminine Crypto-Judaism in Rio de Janeiro, Brazil (XVIIth. and XVIIIth. 
Centuries)

Lina Gorenstein

IMPRENSA E RELIGIOSIDADE NA BAHIA DO SÉCULO XIX:  
a procissão do Senhor morto e os festejos da  
Semana Santa. . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 139

Press and religiosity in Bahia of the XIXth. Century: the Dead Lord Cortège and 
the Holy Week celebrations

Vanessa Ribeiro Simon Cavalcanti e Bárbara Maria Santos Caldeira

DISIDENCIA RELIGIOSA Y SECULARIZACIÓN  
EN EL SIGLO XIX IBEROAMERICANO:  
cuestiones conceptuales y metodológicas. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 156

Religious Dissent and  Secularization during the XIXth. Latin-American Century: 
conceptual and methodological matters

Roberto di Estefano

PROTESTANTISMO E MODERNIDADE: os usos e os  
sentidos da experiência histórica no  
Brasil e na América Latina. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 179

Protestantism and modernity: uses and senses of the historical experience in 
Brazil and Latin-America

Lyndon de Araújo Santos



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 1- 377, jul. 2008 5

RELIGIÃO E MAGIA NA OBRA DOS INTELECTUAIS  
DA UMBANDA. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 195

Religion and magic in the work of umbanda’s intellectuals
Artur Cesar Isaia

HISTÓRIA E RELIGIÃO NA CONFIGURAÇÃO DO CAMPO  
EDUACIONAL BRASILEIRO: análise da singularidade  
de uma situação-pessoa. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 215

History and religion in the configuration of the Brazilian educational field: 
analysis of the singularity of a personified situation

Marcos Cezar de Freitas

A RELIGIOSIDADE CATÓLICA E A SANTIDADE DO MÁRTIR . .  .  .  .  .  .  .  .  . 237
The catholic religiosity and holiness of the martyr

Solange Ramos de Andrade

BUDISMO, MARCIALIDADE E LEGITIMAÇÃO DA VIOLÊNCIA:  
o Kung Fu e as disputas historiográficas sobre o  
mosteiro de Shaolin. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261

Buddhism, martial traditions and legitimation of violence: the kung fu and the 
historiographic disputes over the monastery of Shaolin

José Otávio Aguiar Rodrigo Wolff Apolloni

Entrevista

O ESTUDO COMPARADO DAS RELIGIÕES:  
História e Antropologia. . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 279

Entrevista a Nicola Maria Gasbarro 
Fernando Torres Londoño

PESQUISAS

FRANCISCANOS NA AMAZÔNIA COLONIAL:  
NOTAS DE HISTÓRIA E HISTORIOGRAFIA. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 285

Franciscan fathers in the portuguese Amazon Region (Colonial Period):  
Notes of history and historiography

Roberto Zahluth de Carvalho Júnior



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 1- 377, jul. 20086

A ESTADUALIZAÇÃO DA HIERARQUIA ECLESIÁSTICA  
NO BRASIL: POLÍTICA E PODER NA RELAÇÃO ESTADO –  
IGREJA DURANTE A REPÚBLICA VELHA (1889-1930). .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 294

The state control of Church Hierarchy in Brazil: Politics and Power in the relation 
between State and Church during the Old Republic (1889-1930)

Edgar da Silva Gomes

MILAGRES DE FREI GALVÃO EM VIDA:  
ALGUNS RELATOS . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 305

Father Galvão’s miracles in his lifetime: some reports
Bianca Gonçalves de Souza

D. PAULO EVARISTO ARNS E AS PASTORAIS SOCIAIS . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 319
D. Paulo Evaristo Arns and the social pastorals

Cátia Regina Rodrigues

A PROPÓSITO DO ESTUDO DA TRAJETÓRIA BIOGRÁFICA  
COMO POSSIBILIDADE DE COMPREENSÃO HISTÓRICA: 
apropriações eclesiais de um bispo em uma região de 
conflitos no Paraná . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 329

About the study of biographic passages as a possibility for historical 
understanding: ecclesiastic appropriations of a bishop in a conflictant region in 
Paraná

Frank Antonio Mezzomo

RESENHAS

NEM TUDO ERA NAGÔ . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 341
Cristiano Aparecido de Araújo Cruz
Livro: PARÉS, Luis Nicolau. A formação do Candomblé: história e ritual da 
nação jeje na Bahia. Campinas, SP, Editora da UNICAMP, 2007. 

UM SACERDOTE DE IFÁ NA BAHIA OITOCENTISTA. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 345
Ênio José da Costa Brito
Livro: REIS, João José. Domingos Sodré: um sacerdote africano. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2008. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 1- 377, jul. 2008 7

DO CAMPO SANTO À NECRÓPOLE. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 353
Jane Rodrigueiro
Livro: RODRIGUES, Claudia. Nas fronteiras do além: a secularização da 
morte no Rio de Janeiro (séculos XVIII e XIX). Rio de Janeiro: Arquivo 
Nacional, 2005, 392p.

LIBERTAÇÃO DA IDEOLOGIA: a perspectiva de  
Enrique Dussel sobre a história da Teologia  
da Libertação. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 357

Lucelmo Lacerda
Livro: DUSSEL, Enrique; Teologia da Libertação: Um panorama de seu 
desenvolvimento; Tradução de Francisco da Rocha Filho; Petrópolis-RJ: 
Vozes.

O ABUSO SEXUAL CONTRA CRIANÇAS E JOVENS:  
UM PROBLEMA TRANSNACIONAL. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 363

Maria Lucia Vieira Violante
Livro: FRAWLEY-O’DEA, Mary Gail. La perversión del poder – abuso 
sexual dentro de la Iglesia Católica. México, Lectorum, 2008, 350p. 

notícias do Programa. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 367

teses e dissertações defendidas 
no segundo semestre de 2006. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 371

normas para publicação. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 373

formulário para assinatura 
e aquisição de números avulsos . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 375

próximos números. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 377





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 9-12, jul. 2008 9

Nos anos 80 a historiografia brasileira assistiu à emergência do interesse dos historia-
dores por temáticas relacionadas com igreja, catolicismo e com as práticas e crenças reli-
giosas tanto no passado colonial como no século XIX e XX. Rompia-se assim com certo 
desinteresse dos historiadores e historiadoras leigos de formação acadêmica com respeito 
ao religioso, constituindo uma alternativa à abordagem representada por uma historiogra-
fia de caráter eclesiástico (por vezes mais identificada com a instituição, por vezes crítica 
como a CEHILA), gerada ao interior das igrejas católica, metodista, luterana, baptista.  

Tal interesse de novas gerações de historiadores se configurou claramente no levan-
tamento feito pela ANPUH sobre a produção dos programas de pós-graduação na segun-
da metade dos anos 80 e na primeira metade dos anos 90, onde se constou um número 
expressivo de dissertações e teses sobre a temática religiosa. Embora se abordasse outras 
igrejas além da católica e outros aspectos além dos eclesiásticos, ainda se tratava de uma 
historiografia definida pelo estudo do cristianismo, em particular da igreja católica e de 
forma especial as relações desta com o Estado. Também essa primeira historiografia aca-
dêmica se esforçava por localizar as igrejas no seu contexto histórico e por abordá-las a 
partir das relações travadas ao interior dos diversos grupos sociais.  

Nesse início do século XXI a produção historiográfica a respeito do religioso não 
apenas se manteve, mas vem se ampliando regionalmente e diversificando seus temas, re-
cortes e períodos. Expressivas revistas de História, como a Revista Brasileira de História, 
editada pela ANHPU ou a revista Tempo, da Universidade Federal Fluminense, só para 
mencionar algumas, dedicaram no início dos anos 2000 números centrados em temáticas 
relacionadas com religião. Em 2008 foi fundada a revista eletrônica, Revista Brasileira 
de História das Religiões, que tem editado três números por ano. 

Na procura de espaços próprios para discutir a pesquisa, surgiu em 1999, por inicia-
tiva de historiadores de diversas universidades, a Associação Brasileira de História das 
Religiões, associada à International Association for History of Religions, que até agora 
constitui um importante espaço de apresentação de pesquisas que envolvem o tema, abor-
dadas desde a História, a Sociologia, a Antropologia e as Ciências da Religião. 

Apresentação



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 9-12, jul. 200810

Finalmente, em 2005 foi constituído ao interior de ANPUH o GT História das Re-
ligiões e das Religiosidades que tem-se reunido todos os anos com um número sempre 
crescente de comunicações sobre aspectos religiosos desde uma perspectiva histórica. 
Ainda, desde 2003 se realiza em Mato Grosso do Sul, a cada três anos, um Simpósio In-
ternacional sobre Religiões, Religiosidades e Cultura, onde a presença de historiadores 
é expressiva. 

Para o simpósio de ANPUH de 2009 em Fortaleza, foram aprovados seis simpósios 
centrados em análises sobre religiosidades, nos quais deverão ser apresentados mais de 
cem trabalhos que, além dos temas já conhecidos, devem incluir comunicações sobre 
religiões de origem africana, espiritismo, pentecostalismo, outras e novas práticas re-
ligiosas. Todas as regiões de Brasil aparecem através de trabalhos, que apontam para 
grupos consolidados, que há tempo participam dos simpósios das regionais de ANPUH. 
Também os períodos estudados se diversificam acontecendo o mesmo com as abordagens 
teóricas e metodológicas. Em grande parte essas comunicações serão apresentadas por 
jovens historiadores, homens e mulheres, sendo que muitos deles não seguem em termos 
de fé as tradições religiosas que estudam. Se isto pode ser explicado como decorrência 
da criação de mais cursos de pós-graduação em História nas diferentes regiões do Brasil, 
aponta também para o que vimos insistindo: a manutenção do interesse pela temática 
religiosa nas novas gerações de historiadores e historiadoras, independente de crenças ou 
seguimentos religiosos. 

Outro fator que pode explicar o interesse crescente dos pesquisadores sobre a área 
é a aparente contradição entre a diminuição gradativa do que poderíamos denominar re-
ligiões tradicionais no Brasil – o catolicismo, o luteranismo e a umbanda –, conforme 
veem apontando todos os censos realizados nos últimos anos, e o vertiginoso cresci-
mento do sentimento de religiosidade expresso na busca pelo sagrado, pelo divino, pela 
espiritualidade. Tal fenômeno, afirmam os estudiosos, não se expressa apenas no Brasil, 
configurando-se como um fenômeno mundial. Daí a questão: constitui tal religiosidade 
um contraponto a um mundo cada vez mais racionalmente explicado, o fenômeno do 
“desencantamento do mundo” explicado por Max Weber, ou expressa uma insegurança 
ante a dimensão do ainda incognoscível? Ou do irracionalismo em suas formas mundanas 
que atravessa a crise estrutural da sociabilidade do capital? Confunde-se com a busca de 
um mundo mais humanista, ante a desagregação das relações societárias, ou trata-se da 
manifestação de uma espiritualidade inerente à condição humana? 

Pois no mundo de hoje tal ressignificação do campo do religioso, cujo entendimento a 
pesquisa busca, se expressa em crenças, conceitos, valores e práticas cujas denominações 
são tanto difusas, quanto novas ou remontam à tempos muito remotos. Se no século XIX 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 9-12, jul. 2008 11

a perspectiva da separação entre o mundo privado e o público levou a institucionalidade 
religiosa a se confrontar com o Estado que se pretendia laico, naquele mesmo momento, 
já apontava o autor, tal perspectiva se punha como um falso teorema, pois o Estado era 
inerentemente religioso, se a população se mantivesse crente.

Tantos e tais dilemas são os que confrontam os analistas e, cuja produção, aqui no 
Brasil, nos remete a uma outra ordem de questões: há no Brasil um campo de produção 
do conhecimento que possa ser nomeado de História das Religiões? A produção histo-
riográfica destes 20 anos aponta para um método que se possa diferenciar do utilizado na 
produção da História Cultural ou das abordagens feitas pelas Ciências da Religião?  Os 
historiadores que trabalhamos com religião teríamos condições de apontar para especifi-
cidades que caracterizariam os percursos históricos das religiões entre nós? Interessa para 
os historiadores que pesquisamos sobre religiões no Brasil nos inscrevermos numa das 
tradições que se definem como História das Religiões?   

Estas indagações, perseguidas a cada ano no contesto da disciplina História das Re-
ligiões no Brasil e na América Latina, no Programa de Pós-Graduação das Ciências da 
Religião da PUC, originaram, entre outras idéias, a de propor aos editores da Revista Pro-
jeto História, do programa de pós-graduação em História da PUC-SP, um número com 
o eixo História e Religiões. Estas perguntas a propósito de nosso campo historiográfico 
guiaram também a organização do Dossiê, adotando-se três critérios para selecionar os 
artigos: artigos gestados a partir de pesquisa ou reflexão teórica e metodológica de caráter 
historiográfico; artigos com reflexões teórico metodológicas que reflitam os diversos en-
tendimentos que existem entre nós do que supõe fazer história das religiões; artigos que 
contemplem diversas religiões no Brasil, diversos períodos e diversas regiões. 

Assim, no primeiro bloco deste número da Revista Projeto História reunimos quatro 
artigos com preocupações teórico metodológicas que apontam para duas tradições ou 
formas de abordar a História das religiões na Europa. Os artigos de Luiz Alberto Scia-
marella Santanna, Virgínia A. Castro Buarque, Antonio Paulo Benatte, dialogam com 
autores franceses, em grande parte conhecidos dos historiadores brasileiros. Já, Adone 
Agnolin, examina as contribuições para o estudo das religiões da chamada escola de 
Roma ou escola italiana da História das Religiões, que muito pouco conhecida entre nós. 
Para auxiliar no entendimento desta história das religiões italiana, realizamos também 
uma entrevista (que abre o número) com Nicola Gasbarro, professor da Universidade de 
Udine e um dos atuais maiores expoentes dessa escola. Esperamos que estas contribui-
ções possam auxiliar na reflexão teórica a propósito da História das religiões e se juntem 
a outros materiais já existentes.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 9-12, jul. 200812

Dando seqüência, outro conjunto de artigos foi escolhido por demonstrar como os 
historiadores estão trabalhando as diversas religiões e em distintos períodos. Dois deles, 
o de Juarez Donizete Ambires e o de Lina Gorenstein, se localizam no período colonial, o 
primeiro analisando as práticas e representações da sociedade na América Portuguesa no 
final do século XVII, através dos textos de dois jesuítas, padre Vieira e padre Antonil. Já 
Lina Gorenstein, examina, praticamente no mesmo período, a situação do criptojudaismo 
feminino no Rio de Janeiro. A seguir se encontra um conjunto de artigos sobre o século 
XIX e o início do século XX. O primeiro de Vanessa Ribeiro Simon Cavalcanti e Bárbara 
Maria Santos Caldeira que, servindo-se da imprensa, recuperam a visão que se tinha da 
procissão do Senhor Morto na Bahia do século XIX. Depois Roberto di Estefano, desde 
uma perspectiva ibero-americana, examina as dissidências religiosas e a secularização no 
século XIX. Ainda, Lyndon de Araújo Santos, também na perspectiva da América Latina, 
dá continuidade ao artigo anterior avançando no tempo, ao examinar os usos e sentidos 
conferidos ao protestantismo e a modernidade na transição do século XIX para o XX. 

No artigo seguinte Arhur Cezar Isaia, trabalhando com fontes relativas à Umbanda, 
aponta para as relações ali evidenciadas entre ética e religião. Outros dois artigos abor-
dam aspectos do catolicismo contemporâneo: o de Marcos Cezar de Freitas se refere à 
presença da religião na configuração do campo religioso brasileiro e o da Solange Ra-
mos de Andrade trata da dimensão martiríal das recentes devoções populares. Finalmente 
José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni, trabalhando também com o século XX, 
introduzem a consideração de outra expressão religiosa presente entre nós: o budismo, 
considerado através da influência nas artes marciais da tradição do mosteiro de Shaolin 
no Brasil. 

Pretendemos suprir carências de artigos sobre religiões como o Candomblé e outros 
importantes universos religiosos, com as comunicações de pesquisa e as resenhas.  Espe-
ramos assim estar, pois, contribuindo para a consolidação e o fortalecimento da pesquisa 
em História das Religiões.

Fernando Torres-Londoño (Organização)



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 13

O Debate entre História e Religião em uma breve 
História da História das Religiões:

Origens, endereço italiano e perspectivas de 
investigação

Adone Agnolin

Resumo
Com o presente artigo pretendemos apresen-
tar, primeiramente, o percurso sumário dentro 
do qual se originou a específica trajetória de 
investigação da escola italiana de História das 
Religiões, a partir de sua postura crítica frente 
à vertente sistemática e àquela da fenome-
nologia religiosa. Essa primeira parte serve 
ao escopo de historicizar, minimamente, a 
própria disciplina, antes de apontar, na segun-
da parte, para as peculiaridades, os objetivos 
e os instrumentos precípuos da História das 
Religiões propriamente dita. Levando em 
consideração as origens mais gerais da dis-
ciplina e apontando para a especificidade do 
endereço de estudos italiano, delinearemos, 
então, algumas perspectivas de investigação 
tendo em vista destacar como a abordagem 
metodológica de estudos histórico-religiosos, 
nascida na Itália com a obra pioneira de 
Pettazzoni, problematiza significativamente a 
relação e o debate entre História e Religião.

Palavras-chave
História das Religiões; Fenomenologia 
religiosa; Comparação histórico-religiosa; 
História.

Abstract
In the present article we intend to present, 
at first, the summary route within which has 
been originated the specific investigative tra-
jectory of the Italian school about History of 
the Religions, departing from its critical pos-
ture in face of both the sistematic tendency 
and that one of the religious phenomenology. 
The first part benefits the goal of historiciz-
ing, at least, the discipline itself, and than 
focusing the peculiarities, in the second part, 
as well as the objectives and the essential 
instruments of the History of the Religions. 
Taking into consideration the general origins 
of the discipline, and pointing out the specific 
aspects of the Italian address of studies, we 
will outline some perspectives of investiga-
tion, aiming to highlight how the methodolog-
ical approach of historical-religious studies, 
born in Italy with Pettazoni’s pioneer work, 
expressively designs the problems of relation 
and debate between History and Religion.

Keywords
History of the Religions; religious  
phenomenology; historical-religious com-
parison; History.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200814

Adone Agnolin

Para responder ao objetivo proposto pela presente Revista – o debate e a relação entre 
História e Religião –, no presente artigo, escolhemos de apontar, mesmo que esquemati-
camente, para uma síntese da metodologia de estudos da assim chamada “Escola Italiana 
de História das Religiões”. Levando brevemente em consideração as origens mais gerais 
da disciplina e apontando para a especificidade do endereço de estudos italiano, delinea-
remos algumas perspectivas de investigação tendo em vista destacar como a abordagem 
metodológica de estudos histórico-religiosos, nascida na Itália com a obra pioneira de 
Pettazzoni, problematiza significativamente a relação e o debate entre História e Reli-
gião.

De fato, contra a proposta de abordar a Religião no singular, porque entendida e 
conceituada enquanto objeto sólido, a metodologia histórico-religiosa italiana vem se 
destacando por um pressuposto prioritário, necessário e fundamental: aquele de uma 
“des-objetivação” da Religião que, portanto, é projetada numa perspectiva comparativa 
(e, então, plural) e histórica (isto é, relacional). Esta operação de historicização do pró-
prio conceito de Religião, antes, enquanto instrumento fundamental para constituir uma 
comparabilidade das religiões, depois, é o significado mais peculiar conexo e sintetizado 
no nome da disciplina: História das Religiões.

Tentaremos realizar esse breve percurso, sem perder de vista esses objetivos analíti-
cos, realizando, com o presente texto, uma operação de costura das específicas introduções 
que elaboramos para a organização dos quatro volumes da tradução brasileira, sob nossa 
coordenação, do Manuale di Storia delle Religioni [Manual de História das Religiões]2. 
Partindo de um necessário remanejamento da ordem das introduções apresentadas naque-
les volumes, com o presente artigo pretendemos apresentar, portanto, o percurso sumário 
dentro do qual se originou a específica trajetória de investigação da escola italiana de 
História das Religiões, a partir de sua postura crítica frente à vertente sistemática, de Max 
Müller, Edward Burnett Tylor, Émile Durkheim,3 e à vertente fenomenologista ou essen-
cialista, de Rudolf Otto,4 Gerard Van der Leeuw5 e Mircea Eliade.6

A primeira parte do trabalho se desenvolve, portanto, tendo em vista um primeiro 
e fundamental esboço de historicização da própria disciplina, antes de servir para intro-
duzir, na segunda parte, as peculiaridades, os objetivos e os instrumentos precípuos da 
escola italiana de História das Religiões.7 Finalmente, a parte final pretende apontar para 
algumas das mais importantes vertentes – longe, todavia, de serem as únicas – da investi-
gação caracteristicamente histórico-religiosa, em relação às problemáticas tratadas pelos 
quatro volumes da coleção.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 15

O debate entre história e religião

1. Origens da “História das Religiões”

a) a vertente sistemática: Müller, Tylor, Durkheim

A história das discussões Seis e Setecentistas, relativas ao problema da origem 
da linguagem,8 mostra o nascimento da recusa da hipótese inicial de uma língua natural 
colocada por Deus na mente de Adão: a partir desse contexto histórico nasce a insistên-
cia sobre o aprendizado gradual da linguagem e da escrita, do qual se desprende a tese, 
exemplarmente proposta por Giambattista Vico,9 na primeira metade do século XVIII, 
da precedência da fala inarticulada sobre a articulada e de uma escrita primitiva (feita de 
imagens e de hieróglifos) sobre a escrita alfabética. Nesse peculiar momento histórico, 
a linguagem deixa de ser vista enquanto anterior à constituição da sociedade e da histó-
ria. Essas discussões se desprendiam do mais abrangente problema da Antigüidade das 
nações pagãs que, exaustivamente discutido por mais de três séculos, deu lugar a uma 
interminável literatura. Depois das discussões renascentistas – na direção da prisca theo-
logia, da sapiência dos egípcios e daquela dos chineses –, o problema da Antigüidade das 
nações pagãs adquire, nesse período, uma nova ênfase em estrita relação com a reflexão 
sobre a novidade dos selvagens americanos e as migrações dos povos. Finalmente, partin-
do desses pressupostos, o problema da história dos povos mais antigos não se configura 
mais como separável daquele relativo aos seus mitos. Paradigmático e significativo é o 
fato de que, entre esses mitos, o do dilúvio estava particularmente em condições de pro-
por, finalmente, perguntas inquietantes sobre a universalidade do relato bíblico.

No ápice dessa longa, complexa e conturbada discussão, coloca-se a obra de Max 
Müller10 que, justamente através da análise da linguagem, em sua comparative religion, 
busca uma possível interpretação dos fatos religiosos. Com esse objetivo e levando em 
consideração a personificação de fenômenos (naturais ou outros), Müller consegue, por-
tanto, enfocar juntos os dois problemas, da linguagem e da mitologia, definindo essa últi-
ma enquanto uma característica “doença da linguagem” pela qual o símbolo passa a ser o 
simbolizado. Segundo Müller, portanto, apesar da mitologia configurar-se enquanto uma 
linguagem de criança que exprime idéias de crianças, ela se caracteriza enquanto uma 
“linguagem verdadeira” para uma “religião verdadeira”: ela afirma-se, enfim, enquanto 
produto de uma específica experiência primordial vivida, da qual, na época sucessiva, só 
chega até nós um eco flébil. 

Ora, mesmo que o pressuposto de Müller fosse aquele de que as religiões dos “sel-
vagens” devam ser tratadas com o mesmo respeito que é reservado às das civilizações 
“superiores”, sua análise permanece ligada, fundamentalmente, ao pressuposto da com-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200816

Adone Agnolin

parabilidade das religiões a partir do fato que elas podem ser consideradas cronologica-
mente estranhas aos contextos culturais que as subtendem: este vício de fundo aponta 
para a perspectiva de uma característica contraposição das religiões que se diferenciariam 
segundo um plano que vai da “conservação” de um passado unificante em direção a um 
“progresso” diversificante.

É a partir dessa perspectiva que nasce a História das Religiões a qual, conseqüen-
temente, desde seu começo, mostra-se aberta a duas possibilidades: 1) uma “romântica” 
(aquela de Max Müller) que faz dos “primitivos” os depositários do primeiro fundamental 
elemento (a religião) que transforma o indiferenciado, em povo, etnia, nação; 2) e uma se-
gunda, a “positivista” (aquela proposta por Edward Burnett Tylor), que olha para os “pri-
mitivos” como sendo aqueles que conservam uma rude forma de religiosidade. Torna-se 
evidente, a esse respeito, a correlação analógica (que se destaca dentro da nova perspec-
tiva antropológica do século XIX) do percurso especulativo de um “religioso” paralelo 
àquele da linguagem, acima brevemente apontado: nesse percurso, como resulta evidente 
pelo próprio relato bíblico da confusão babélica das línguas, aos elementos essenciais 
que seriam próprios da língua adâmica vem a corresponder a essencialidade romântica da 
religião (Müller), enquanto, na perspectiva da recusa de uma língua natural já constituída 
in illo tempore – e levando-se em conta a nova perspectiva de um aprendizado gradual da 
linguagem e da escrita – vem se constituindo a perspectiva progressista do religioso típica 
do positivismo (Tylor).

Como em tanta parte da especulação ocidental acerca do religioso, a partir dessas 
duas perspectivas vai se estabelecendo a representação de um passado no qual a religião, 
como a linguagem, adquire um significado absolutamente contraposto: segundo os (e 
apesar dos) dois diferentes pressupostos, com seus relativos julgamentos éticos, “român-
ticos” ou “positivistas”, tratar-se-ia de detectar, de qualquer maneira, um processo histó-
rico de degeneração ou de evolução que teria trazido do “religioso” para o “laico”.11 

Desta forma, desde a teoria animista de Edward Burnett Tylor,12 a comparação histó-
rico-religiosa constituiu-se, não como forma de distinção, mas como forma de equipara-
ção. A partir dessa equiparação, os fatos religiosos eram colocados em relação analógica 
e acabavam por constituir um sistema religioso: conseqüentemente, as religiões deixavam 
de ser levadas em consideração em suas dimensões históricas e eram reduzidas a sistemas 
classificatórios. Significativo o fato de que, ao invés de serem denominadas com o nome 
das culturas que as carregavam (ou de seu fundador), na realidade as religiões eram fun-
dadas, em termos de sistemas, pelo próprio classificador e por aquilo que as caracterizava 
ou que parecia caracterizá-las (como, por exemplo, o “animismo” do próprio Tylor). Des-
ta maneira, as civilizações “primitivas” individualizavam-se por serem percebíveis sub 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 17

O debate entre história e religião

specie religionis, isto é, do ponto de vista genericamente “religioso” que as pré-ordenava 
segundo estágios, degraus, ou etapas, em seu constituir-se enquanto sistema: desse ponto 
de vista, a perspectiva positivista não fez outra coisa que re-transcrever a diferenciação 
sistemática por estágios dentro da ótica “processual” que já foi própria ao determinar-se 
do “processo civilizador”.

Não deixa de ser significativo, portanto, em termos de continuidade com essa pers-
pectiva, o fato de que, substituindo a sociedade à cultura, Émile Durkheim escolha o “sis-
tema totêmico” australiano para analisar Les Formes Élémentaires de la Vie Religieuse 
(Paris, 1912). Por um lado, a simplicidade das sociedades primitivas australianas e, por-
tanto, da religião por elas expressa, torna mais fácil descobrir as formas elementares da 
religião, por outro lado, na sua visão positivista, isso serve para generalizar essas formas 
a todas as sociedades “primitivas” (ou “simples”). A perspectiva durkheimiana se consti-
tui então, ao mesmo tempo, enquanto uma evidente crítica à interpretação naturalista e à 
idéia de animismo de Tylor, assim como à idéia do infinito como origem da religião, de 
Max Müller: todavia, com a elaboração de uma funcionalidade social da religião que se 
dá na superioridade moral da sociedade frente ao indivíduo, Durkheim também acaba por 
constituir um sistema religioso através do mecanismo da equiparação de fatos religiosos 
colocados em relação analógica – mesmo que, desta vez, dentro da identificação “social-
religioso” –, da mesma forma que vimos acontecer com Tylor e Max Müller. 

Ora, é verdade que, rejeitando a sociologia biológica (a “doença da linguagem”) e 
psicológica (o “animismo”), Durkheim realmente tenta fundar a sua análise sobre dados 
históricos. O problema, todavia, permanece na medida em que esse resultado é alcançado 
com a redução do conceito de religião a uma “lei” sociológica que, de fato e mais uma 
vez, a des-historifica, da mesma forma em que a atenta análise do “totem” na sociedade 
australiana é des-historificada quando se torna o signo distintivo da sacralidade do social 
nas sociedades “simples” consideradas em seu conjunto. 

b) a vertente fenomenologista (essencialista): Otto, Van der Leeuw, Eliade

A relação imediata entre religião e estrutura social, proposta por Durkheim, torna 
manifesto um poder contar na sociedade e um dever dar conta à sociedade. Este sentido 
(sociológico) de dependência é invertido, significativamente, por Rudolf Otto, no poder 
contar na ajuda do “extra-humano” e no dever dar conta ao “extra-humano”: torna-se evi-
dente, portanto, o fato de que a inversão aponta para a passagem da Sociologia em direção 
à Teologia. Rudolf Otto, teólogo luterano e filósofo kantiano, com a sua obra Das Heilige 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200818

Adone Agnolin

(O Sagrado, 1917) utiliza-se, finalmente, da Ciência das Religiões13 para empreender 
uma análise teológica. E nesta direção, ele encaminhou para a fenomenologia grande 
parte da produção histórico-religiosa do século XX.

Partindo da idéia de unicidade e especificidade da experiência religiosa, ele se torna 
o grande intérprete da problemática romântica, representada, sobretudo, pela obra de Sch-
leiermacher. Nesta ótica, se a experiência religiosa não pode ser observada por si mesma, 
as características do sagrado serão inferidas pelo sentimento que o sagrado inspira no 
“homem religioso”: é esse sentimento que permite analisar o religioso numa perspectiva 
declaradamente teológica. A gramática fundamental dessa perspectiva é aquela que apon-
ta para um “totalmente outro” (com sua característica de “inefabilidade”), para o “mys-
terium tremendum” (com o “sentimento de dependência” que ele determina no homem), 
para o “fascinans” (ao qual se associa a idéia de “majestas”): todos esses termos represen-
tam (entre outros) a tentativa de alcançar uma realidade inatingível, para o conhecimento. 
Por esse motivo, portanto, trata-se de evidenciar o caráter emotivo, isto é, não racional, 
do sagrado que se revela como uma espécie de apriori kantiano: o sentimento do sagrado 
pré-existe no homem ao seu ‘objeto’. Esta pré-existência, por outro lado, é reveladora da 
própria idéia de predestinação característica do luteranismo. 

E aqui a problemática romântica de Otto revela, ao mesmo tempo, um contraditório 
aspecto positivista: se a característica do “tremendum” tende a se resolver no processo 
que vai das religiões “primitivas” versus as religiões “mais evoluídas”, é no Cristianismo 
e no próprio Protestantismo que “o sagrado torna-se bom e o bem sagrado”. É manifesta-
mente claro como, no fundo, não poderíamos imaginar nada que esteja mais longe de uma 
perspectiva de análise propriamente histórico-religiosa.

Finalmente, a obra de des-historificação torna-se útil à fenomenologia e principal-
mente à Phänomenologie der Religion de Gerard Van der Leeuw (Tubinga, 1933). Ho-
landês, pastor da Igreja Reformada holandesa, sucessivamente professor de História das 
Religiões da Universidade de Groningen, com sua obra o autor se propõe construir uma 
fenomenologia religiosa, com o objetivo de fixar e ordenar o objeto religioso recupe-
rando-o através da fragmentariedade da documentação e subtraindo-o às interpretações 
naturalísticas, sociológicas e intelectualísticas. Trata-se, obviamente, de uma reivindi-
cação – mesmo que em nível científico e não filosófico ou teológico – da mesma idéia 
romântica da unicidade e especificidade da experiência religiosa, anteriormente apon-
tada por Rudolf Otto. Nesta direção, reencontramos nele o “mysterium” (inexplicável e 
transcendente) e a “experiência religiosa vivida” (que pode ser estudada em si mesma) 
enquanto as duas faces características da religião. Com Van der Leeuw, a fenomenologia 
começa a procurar não só uma descrição, mas uma interpretação e uma compreensão dos 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 19

O debate entre história e religião

fenômenos religiosos. Trata-se, de fato, do primeiro esboço de uma hermenêutica da reli-
gião que condicionará de forma marcante a sucessiva fenomenologia religiosa. Todavia, 
se a fenomenologia de Van der Leeuw tem o objetivo de captar o divino a partir da expe-
riência do homem religioso, as características são alcançadas não no sentimento (como 
acontecia com Otto), mas no próprio comportamento: a objetivação da religião torna-se a 
objetivação da “experiência religiosa”, mesmo que isso venha significar um afastamento 
da história para recuperar uma significação universal, com o objetivo final de alcançar 
uma pressuposta essência da religião.

É, finalmente, com Eliade que a multiplicidade de fenômenos culturais torna-se a ex-
pressão de uma mesma essência religiosa. Se, para ele, a dimensão da história é importan-
te, por outro lado, além da história, é importante a descoberta da estrutura dos fenômenos 
religiosos14. Nessa direção, a diversidade histórica vem a representar, para o autor, apenas 
o começo de um percurso destinado a levar à compreensão da estrutura, através de uma 
trajetória unidirecional que vai do momento histórico concreto (essencial para alcançar 
o fenômeno ideológico e definir aquele religioso) e, passando pelo momento fenomeno-
lógico, que se constitui enquanto superação do momento histórico, é destinada a chegar, 
necessariamente, à essência da religião alcançada pelo momento hermenêutico enquanto 
exegese e interpretação dos fatos através da superação dos dois primeiros momentos. A 
importância atribuída ao momento hermenêutico torna manifesto o fato de que só a su-
peração histórica pode tornar inteligíveis os fatos religiosos ao homem de hoje, tornando 
possível assim o contato do “homem natural” com o “homem religioso”. Afinal, toda a 
operação hermenêutica de Eliade se configura como uma recuperação do pensamento 
religioso para a sociedade moderna.

Conseqüentemente, partindo desses pressupostos, Eliade elogia a perspectiva de Ru-
dolf Otto da análise das modalidades das experiências religiosas, enquanto o religioso se 
dá como inexprimível e inefável, e, portanto, transcendente o natural. Em decorrência 
disso, ele ressalta, todavia, como é dentro do mundo da natureza que devemos (podemos) 
procurar a sua manifestação. Decorre disso o fato que, se o sagrado é uma realidade que 
não pertence ao nosso mundo, só podemos captá-lo através da sua manifestação: isto é, a 
hierofania. Esta representa algo do sagrado que se mostra para nós e constitui, portanto, 
a mediação em que ele se dá e se limita. O próprio símbolo é trazido para o nível das 
hierofanias, manifestações – quase irrupções – do sagrado. E é nesse ponto que a tese de 
Eliade manifesta-se em todas suas conseqüências: ela sustenta a hipótese de que o sím-
bolo se impõe por si mesmo, apagando a função do contexto histórico na constituição do 
símbolo, para apontar em direção a esse último enquanto constituinte do contexto. Final-
mente, para Eliade, é o sagrado que se configura como elemento fundante da vida social. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200820

Adone Agnolin

É ele, segundo o autor, que se torna uma realidade objetiva que constitui a realidade do 
homem religioso. Desta forma, segundo Eliade, o homem “recria” o mundo para dele se 
re-apropriar, para “reiterar a cosmogonia”. Esta perspectiva, enfim, torna manifesto como 
a hermenêutica de Eliade se caracteriza por uma evidente nostalgia religiosa que cons-
trói uma dicotomia peculiarmente fenomenológica entre Sagrado (hierofania, ontologia = 
real, cosmos = ordem, poder - perenidade - eficácia, tempo mítico cíclico - inesgotável - 
recuperável) e Profano (natural, ilusão = irreal, caótico, impotente - passageiro - ineficaz, 
tempo - histórico linear - contínuo - irrecuperável), dentro da qual dicotomia o segundo 
termo vem sendo denotado de forma negativa e então depende necessariamente do pri-
meiro. Portanto, a hierofania eliadiana manifesta, propriamente, sobretudo e em modo 
mais significativo, para nós, a total ausência de autonomia operativa e explicativa da 
história na perspectiva fenomenológica do autor e dos desdobramentos de seu ensino.

De fato, o próprio tempo histórico (linear), que segundo Weber15 é introduzido pelo 
Judaísmo, enquanto marco fundamental (ético e moral) do tempo na história configura-se 
para Eliade como um novo tempo na perspectiva religiosa, caracterizando-se, não mais 
como uma epifania, mas como uma teofania que ameaça a autonomia da história e visa 
o mundo moderno (profano) enquanto constituído dentro de certos “ritualismos degra-
dados” dos quais o homem só esqueceu os significados religiosos. A dimensão religiosa 
continuaria representando, portanto, no mundo moderno, o papel fundamental de válvula 
de escape contra um tempo histórico que se configuraria como tirânico, denotando uma 
laceração da cosmogonia originária, da qual as angústias e as imagens oníricas repre-
sentariam os andrajos. Os símbolos mítico-religiosos, como símbolos universais, consti-
tuiriam, conseqüentemente, segundo Eliade, os arquétipos do inconsciente humano que, 
trabalhados racionalmente, podem vir a constituir sucedâneos de uma cosmologia perdida 
e dos símbolos religiosos: daqui a “nostalgia religiosa”, não é dado saber se do Homem 
em si ou do próprio Eliade!

Deste modo, Eliade não se afasta da fenomenologia de Van der Leeuw, apesar de 
operar de forma diferente. A diferença substancial consiste, em síntese, na procura de 
“sentido”, por parte do primeiro, lá onde Van der Leeuw procurava o “sentimento”. Dito 
de outra forma, Eliade construiu uma “morfologia” religiosa, enquanto Van der Leeuw 
construiu uma “psicologia” religiosa, mesmo não sendo sempre fácil eliminar um ou 
outro fator na obra de um ou outro autor. O fato comum, todavia, é que ambos procuram 
uma objetivação da religião, mas enquanto Van der Leeuw o faz objetivando a “experiên-
cia religiosa”, Eliade o faz objetivando o modo de ser e de funcionar das “hierofanias”.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 21

O debate entre história e religião

2. A Escola Italiana da História das Religiões

Em 1925, com a Revista “Studi e Materiali di Storia delle Religioni” (SMSR), nasce 
na Itália, através da obra de Raffaelle Pettazzoni, o endereço de estudos histórico-religio-
sos. Através da comparação que produziu os estudos antropo-etno-lógicos, este endereço 
de estudos se propõe ressaltar a historicidade dos fatos religiosos, isto é, “des-ontologizá-
los”, tanto a partir do pressuposto fundamental de sua possível e necessária redução à 
razão histórica, quanto pela necessidade de acolher e definir, nesta perspectiva, aqueles 
fatos que não resultassem redutíveis aos modelos analógicos (isto é, constituídos ao redor 
de denominadores comuns) sugeridos pela pesquisa comparada.

Assim, o próprio Pettazzoni formulou seu programa manifestando o fato de que 
“cada phainomenon é um genomenon”: formulação que, em polêmica com a obra de 
Mircea Eliade, queria destacar como em cada fenômeno – e para longe de sua mera ob-
jetivação – é possível re-percorrer e recuperar o momento de sua formação histórica, isto 
é, “des-objetizá-lo”. Tratava-se, finalmente, de opor às indagações fenomenológicas a ne-
cessidade da interpretação histórica. Isto significa que, para compreender um fato cultural 
qualquer, dever-se-ia procurar, antes de qualquer coisa, a reconstrução da sua gênese, da 
sua formação. De fato, se a operação fenomenológica se configura, segundo quanto temos 
analisado acima, como uma objetivação da religião, a crítica histórica se contrapõe a ela 
enquanto – nas palavras de Dario Sabbatucci16 – uma “vanificação do objeto religioso”. 
Trata-se, finalmente, de tornar inconsistentes as categorias religiosas que, no fundo, re-
sultam arbitrárias, até chegar a tornar vã a própria categoria do religioso que resulta des-
viante e inútil para se aproximar às culturas diferentes da nossa e, nas quais, a diversidade 
se manifesta também, ou, sobretudo pela falta de um “cívico” contraposto ao “religioso”. 
O problema principal que se desprende dentro dessa perspectiva crítica consiste em que 
os fatos culturais “outros” foram interpretados, arbitrária e acriticamente, sub specie reli-
gionis incluindo-os numa função cultural que é aquela que a religião tem dentro de nossa 
específica cultura, enfim, dentro de seu próprio e específico percurso histórico.

A perspectiva histórico-religiosa da vertente italiana, desenvolveu, portanto, um pró-
prio específico percurso histórico que viu essa tradição de estudos afinar metodologias 
e instrumentos de pesquisa, sobretudo através das relevantes contribuições que, além 
daquela de Raffaele Pettazzoni e de Ernesto de Martino, foram trazidas por importantes 
autores quais Angelo Brelich, Vittorio Lanternari, Dario Sabbatucci, Marcello Massen-
zio17, Gilberto Mazzoleni e Nicola Gasbarro, entre outros. Às vezes desprendendo-se, por 
interesses de pesquisa, de sua peculiar relação com a assim chamada “Escola de Paris” 
(conhecida principalmente pelos trabalhos de Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200822

Adone Agnolin

Marcel Detienne,...), a Escola Italiana de História das Religiões foi desenvolvendo um 
seu específico itinerário de indagação. A fim de evidenciar esta especificidade, em 1973, 
na cidade de Urbino (Itália), foi cunhado, portanto, inicialmente, o nome de “Escola Ro-
mana de História das Religiões”.

Nesse momento de amadurecimento da gênese da escola italiana, foram finalmente 
afinadas as coordenadas destinadas a orientar os estudos histórico-religiosos, partindo 
da necessidade de ressaltar, antes de tudo, a historicidade dos fatos religiosos enquan-
to produtos culturais, redutíveis em sua totalidade à razão histórica. Nesta perspectiva, 
essa escola começou a se preocupar, em primeiro lugar, com a historicidade das próprias 
categorias de análise, procurando relativizar também estas últimas: para fazer isso, en-
controu-se na necessidade de ter que recolocar (contextualizar historicamente) a própria 
ferramenta categorial da análise nos contextos histórico-culturais em que essa foi sendo 
forjada. Neste sentido, desde seu nascimento a “Escola Italiana de História das Religiões” 
encontrou-se instalada, epistemológica e historicamente, no entrelaçamento entre as dis-
ciplinas da Antropologia e da História, tendo que encarar, conseqüentemente, a polêmica 
aberta e crítica com a Filologia, com a Fenomenologia e com todas as outras escolas de 
pensamento que, de fato, privilegiavam abordagens não-históricas ou, quando pior, des-
historicizantes.

O fato é que, se a religião pode ser analisada segundo diferentes perspectivas (filosó-
fica, teológica, psicológica, etc.), sendo, todavia, a cultura o objeto específico e limitativo 
do próprio historiador, a partir do momento em que a religião é objeto de pesquisa histó-
rica não pode ser posta de lado sua observação em função de uma determinada cultura. 
Finalmente, a contraposição entre o endereço fenomenológico e aquele histórico consiste, 
justamente, no fato que o primeiro descuida desta relação, entre religião e cultura, en-
quanto para o segundo a religião torna-se um dos fatores privilegiados para qualificar uma 
determinada unidade cultural. Esta contraposição, todavia, não é rígida porque, de fato, 
a prática dos estudos demonstra como tanto o fenomenólogo opera em cima do material 
histórico, quanto o historiador é condicionado pela referência a um conceito de religião 
que supera as religiões consideradas por si mesmas. Contudo torna-se importante a análi-
se da relação religião-cultura dentro de algumas, diferentes, escolas histórico-religiosas – 
como esboçamos rapidamente nessa introdução – para individualizar as diferentes formas 
em que se constituiu o entrelaçamento desta problemática e como foi temporariamente 
resolvida: tudo isso a fim de tentar esclarecer a justa colocação da problemática propria-
mente histórica.

Isolar a religião de um determinado contexto cultural parece impossível, e de qual-
quer forma difícil, se nós levarmos em consideração o fato de que o próprio conceito de 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 23

O debate entre história e religião

religião representa, ele mesmo, um produto histórico que, como tal, é ausente até nas 
línguas dos povos “primitivos” e, como o conhecemos hoje, dentro da própria Antigüi-
dade ocidental. E aí o dado lingüístico que individualiza a peculiaridade de um percurso 
histórico (ocidental): de fato, a consideração lingüística demonstra como a nossa cultura 
separa a religião, no próprio sistema de valores, contrapondo a ela uma realidade que 
poderíamos definir – e em nossa cultura muitas vezes definimos – de “cívica”, conferindo 
à religião a característica da conservação, em oposição ao desenvolvimento cívico que 
determinaria a inovação e o progresso: trata-se, no fundo, da contraposição implícita, 
como vimos acima, nos diferentes posicionamentos de Müller e Tylor.

Este recente desenvolvimento (ocidental) da contraposição religioso/cívico nos per-
mite propor e destacar uma primeira observação: isto é, torna-se impossível separar um 
“religioso” em culturas diferentes da nossa (mas também em determinados momentos do 
nosso passado histórico), assim como cada tentativa nessa direção obtém simplesmente a 
redução arbitrária de uma realidade alheia à nossa específica realidade histórica. Se cada 
cultura é fundamentalmente tecida por um próprio sistema de valores, a sua análise histó-
rica ou cientificamente constituída não pode se propor através de um julgamento de valor, 
na medida em que resulta impossível atribuir-lhe do exterior esse tipo de julgamento(s). 
Isto se deve ao fato de não existem valores absolutos abstraíveis de um determinado sis-
tema cultural: motivação pela qual, do ponto de vista de uma perspectiva adequadamente 
histórico-religiosa, é impossível valorar objetivamente uma cultura qualquer.

E se, por um lado, não se pode isolar a religião de um determinado contexto cultural, 
por outro se impõe a necessidade de contextualizar (cultura e historicamente) o instru-
mento “religião” em seu berço ocidental. De fato, a cultura ocidental, nas palavras de 
Nicola Gasbarro, se constitui enquanto “única cultura no mundo a inventar-se em termos 
de civilização e de religião, e a construir a própria história e depois aquela do mundo 
enquanto uma contínua oscilação entre os dois termos”, e a partir desses pressupostos, 
“depois da religião natural e do direito natural, o Ocidente inventa a civilização e a reli-
gião como construções culturais, isto é a Antropologia e a História das Religiões”.18 A es-
cola italiana de Histórias das Religiões manifesta-se, com essas características, enquanto 
uma escola autenticamente histórica que, desde a sua fundação, deu-se como objetivo de 
pesquisa histórica a religião ou aquilo que, nos termos classificatórios da nossa cultura, é 
levado em consideração enquanto tal.

Finalmente, a História das Religiões colocou e resolveu o problema de uma defini-
ção da religião, dilatando o próprio conceito até conseguir torná-lo funcional às culturas 
particulares estudadas. Operando dessa maneira, recalcou inconscientemente o processo 
histórico do qual nasceu e se desenvolveu o próprio conceito de religião: esse nosso con-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200824

Adone Agnolin

ceito ocidental ampliou-se historicamente, de fato e progressivamente, com o aumento 
dos termos de comparação a começar das origens cristãs de sua re-significação (verdadei-
ramente revolucionária) até os nossos dias. Não é por acaso que, efetivamente, a adoção 
do termo religio, por parte das línguas européias, depende do processo de “cristianização” 
do termo e não daquele de “latinização”. Portanto, a historicização do conceito relativiza 
(tem que relativizar, necessariamente) o conceito em relação à nossa própria cultura e a 
relativização implica o reconhecimento de que:

“religião” significa alguma coisa quando refere-se a um denominador (religião 1.	
romana, religião chinesa, ...), ou seja quando se fala de “religiões” – no plural 
referencial às culturas – e não de “religião”;
“religião” ao singular e sem denominações significa um espaço de ação que po-2.	
de-se individualizar somente em contraposição a um espaço de ação “cívico”; 
a contraposição religioso/cívico é peculiar à nossa cultura e, portanto, traiçoei-3.	
ro e inútil quando utilizado para aproximar-se das culturas etnológicas.

Como ressaltamos acima, trata-se, portanto, de individualizar, através de uma análise 
crítica, um percurso que vai da objetivação (fenomenológica) da religião à “vanificação” 
(histórico-religiosa) do objeto religioso: finalmente, trata-se de passar, necessariamente, 
da Fenomenologia da Religião (ao singular e no sentido feito próprio por Eliade) para a 
História das Religiões (no sentido aqui apenas esboçado). Falando de “vanificação do ob-
jeto religioso” entende-se, portanto, a investigação específica de uma função cultural que 
é própria dessas realidades: subtraídas ao mecanismo interpretativo redutor (a pretensa 
autonomia do “religioso”), através de uma revisão crítica do material documentário for-
necido pela Etnologia religiosa, pela Antropologia histórica e, finalmente – em relação à 
construção conceitual propriamente ocidental – pela História e pela prática historiográfica 
ocidental.

É justamente nessa perspectiva que se coloca o problema da comparação que, na 
elaboração da “Escola Italiana de História das Religiões”, encontrou uma nova colocação 
instrumental. Esta preciosa ferramenta epistemológica, enfim, constituiu a comparação 
histórica, não enquanto uma comparação horizontal e estéril dos fenômenos culturais 
dados, mas enquanto uma comparação de processos históricos: isto significa que não se 
trata de uma comparação dedicada em nivelar e reduzir “fenômenos religiosos”, mas, ao 
contrário, de um instrumento comparativo destinado a diferenciar e a determinar as pecu-
liaridades precípuas de cada processo histórico (que só a comparação pode destacar), para 
entender também, além das texturas fundamentais comuns, as não repetíveis soluções 
criativas concretas, historicamente realizadas.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 25

O debate entre história e religião

A partir desses pressupostos, a perspectiva histórico-religiosa propriamente dita con-
figura, portanto, o “religioso” enquanto categoria própria e historicamente ocidental, não 
por sua característica essencialmente predominante, mas por sua capacidade – historica-
mente determinada – generalizante, em termos de capacidade de “absorção” (ou talvez 
seja melhor dizer de “compatibilização”) das alteridades históricas e etnológicas. Um 
dos exemplos, talvez mais significativos, dessa específica propriedade da categoria “re-
ligioso” pode ser visto na sua utilização (reificação) missionária enquanto instrumento 
e condição fundamental para desencovilhar uma (pressuposta) “religiosidade indígena” 
que torna possível tecer, de algum modo, uma fundamental estrutura interpretativa das 
alteridades etnológicas. Entre os séculos XVI e XVII, essa estrutura se configura, por 
exemplo, enquanto um desenvolvimento hierárquico que parte do “demoníaco das socie-
dades selvagens”, passando por uma “idolatria incaica ou méxica”, para chegar ao “ate-
ísmo virtuoso chinês” (que, dependendo dos vários momentos históricos e das diferentes 
ideologias modernas, pôde ser pensado enquanto aviamento ou superação do modelo 
religioso referencial do Ocidente cristão).19 Finalmente, nessa direção e nessas diferentes 
perspectivas (sempre, todavia, historicamente determinadas) constituiu-se uma estrutura 
generalizante do religioso ocidental que se tornou o fundamento de uma Etnologia pro-
priamente religiosa, base da moderna Antropologia.

Todavia, não podemos perder de vista uma conseqüência intrínseca à perspectiva e à 
estrutura generalizante deste religioso: isto é, na medida em que tudo (ou seja, a diversi-
dade que hoje definimos de cultural) se configura e se identifica com esta categoria, logo 
o religioso não existe. Isto vem a significar que no ápice do processo de generalização 
antropológica das sociedades etnográficas, o conceito explode tornando-se uma marca 
importante de sua própria historicidade e da(s) historicidade(s) que, paralelamente, ele 
permitiu implementar. É a partir dessa perspectiva, portanto, que o religioso torna-se, 
finalmente, o (possível) fundamento de uma historicidade das “sociedades sem história”.

3. Algumas vertentes da investigação histórico-religiosa

A partir da peculiaridade dessa perspectiva e da metodologia que caracteriza a “Esco-
la Italiana de História das Religiões”, algumas vertentes de investigação foram claramen-
te delineadas no Manuale di Storia delle Religioni, ao qual nos referimos no começo do 
presente artigo. A fim de exemplificar aqui algumas das aplicações da investigação que se 
desprende dessa metodologia de estudos, vamos nos reter, muito sinteticamente, no breve 
espaço desse texto, aos setores de estudos delineados naquela obra. Mesmo reunindo au-
tores que não se encontram por completo no interior da complexidade especialista desse 
endereço de estudos italiano,20 a obra pretendia, todavia, levar em consideração, em suas 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200826

Adone Agnolin

respectivas áreas disciplinares de investigação, alguns de seus pressupostos fundamen-
tais, a fim de oferecer, segundo o prefácio, “ágeis sínteses ‘manualísticas’ em condição 
de introduzir de forma séria e com uma linguagem não especializada o leitor interessado 
no exterminado mundo das religiões”. E isso porque, tendo-se concluído o tempo das 
sínteses complexivas de um único especialista relativas a um amplo domínio, como se re-
velou ser aquele da História das Religiões, cada vez mais, a nova investigação do campo 
vem exigindo a colaboração de especialistas que se adentrem na peculiar especificidade 
histórica de cada contexto cultural.

A unidade dessa obra, portanto, pretende-se constituída ao redor de três pontos fun-
damentais que consistem:

na valorização das religiões como produtos culturais de importância primária e 1.	
historicamente determinados;
 no reconhecimento da igual dignidade cultural dos sistemas religiosos, que 2.	
exclui qualquer ordenação de caráter hierárquico; e, finalmente,
na necessidade de harmonizar a abordagem histórico-filológica às específicas 3.	
formações religiosas, apresentadas de maneira a permitir uma abordagem com-
parativa.

Partiu-se, então, de pressupostos comuns e fundamentais com o objetivo de inves-
tigar as formações religiosas concretas, além de levantar a questão teórica relativa ao 
objeto que caracteriza a disciplina, isto é, a religião (em seu estatuto de categoria episte-
mológica). Seguindo essa organização, portanto, aqui pretendemos oferecer, ainda, nossa 
pequena contribuição no que diz respeito ao aprofundamento da problemática histórico-
religiosa em relação a esses setores da investigação.

Dos Politeísmos das Religiões do Mundo Antigo...

Em primeiro lugar, vale ressaltar que as religiões do mundo antigo são individualiza-
das por uma fisionomia, de certa forma, compacta e homogênea que, além de caracterizá-
las enquanto propriamente étnicas, as configuram enquanto constituídas, sobretudo, por 
sua característica mais marcante que é aquela de desenvolver-se ao redor da organização 
politeísta de seus deuses e do culto que os alimenta. Destacada essa fisionomia comum, 
resulta ainda de grande importância – tanto para a investigação de cada específica religião 
do mundo clássico, quanto tendo em vista uma abordagem teórica, séria e propriamente 
histórico-religiosa – a emergência de uma característica fundamental segundo a qual o 
sistema de culto dessas “religiões” não comporta, historicamente, a noção de religião. Isso 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 27

O debate entre história e religião

quer dizer que as culturas politeístas do mundo antigo – assim como aquelas etnológicas 
– não separavam e não distinguiam uma dimensão propriamente religiosa em relação ao 
complexo das outras atividades humanas que, de fato, eram por ela compenetradas. 

Esses universos “religiosos”, estreitamente imbricados em sistemas sociais comple-
xos e articulados21, estendem-se geograficamente ao longo de um percurso que vai da 
Mesopotâmia ao Mediterrâneo e à Europa central e setentrional, a partir do início do III 
milênio a.C., até o fim do século IV d.C. quando, com o edito de Teodósio, o De Fide 
Catholica, o cristianismo foi proclamado religião de Estado. A partir desse importante 
momento histórico inicia-se um inédito percurso – totalmente interno ao Ocidente, mas 
que resulta de sua necessária e extraordinária dialética com o mundo extra-ocidental – em 
relação ao qual se desprende a construção de uma “religião” que se configura enquanto 
tal, final e hodiernamente, não tanto pela sua “latinização”, mas pelo peculiar percurso 
de “cristianização” do próprio termo. E isto porque esse (o nosso) conceito de religião 
começou a ampliar-se, historicamente, com o aumento dos termos de comparação que 
se desprenderam de suas “origens cristãs”. Podemos tentar dizê-lo de outra maneira: sua 
“plasticidade hibridizadora” – que testemunha, ao mesmo tempo, sua capacidade de ge-
neralização e a sua própria propensão para uma transformação (ampliação) conceitual, 
sempre historicamente determinada – decorre, de fato, de alguns dados históricos incon-
futáveis. Dentre os mais importantes destacamos que: 1) o cristianismo adotou o termo 
religio para definir a si próprio; 2) a palavra latina religio não significa “religião”; 3) na 
acepção cristã o termo religio foi adotado por todas as línguas européias [...]”.22

Finalmente, com um grande salto geográfico e cronológico, dentro do “isolacionis-
mo” peculiar da América, encontramos algumas importantes características desses poli-
teísmos do mundo clássico – mesmo com algumas distinções e peculiaridades que não 
poderemos deixar de levar em consideração – até o início da Idade Moderna. A perspec-
tiva analítica que se desprende dos “politeísmos” chega, portanto, a oferecer-se enquanto 
instrumento de investigação histórico-religiosa até à vigília da “descoberta” colombiana 
do Novo Mundo meso-americano: o longo “isolacionismo” histórico dessa realidade (a 
novidade americana) acabará evidenciando, no fundo, toda a distância e a peculiaridade 
do percurso e do instrumento (conceitual) de um “religioso” que – totalmente interno ao 
Ocidente cristão, mas já hibridizado por sua necessária, rica, mas ainda limitada dialética 
com o mundo extra-ocidental – se oferecia enquanto instrumento essencial de leitura de 
uma alteridade cultural que, como o sistema de culto das antigas “religiões politeístas”, 
não comportava, historicamente, a noção de religião. 

No fundo, o “politeísmo” realizou-se enquanto “invenção monoteísta” que – em sua 
projeção retrospectiva e constituindo-o enquanto seu contraponto – devia servir para indi-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200828

Adone Agnolin

viduar as características dessa última revolucionária perspectiva religiosa ocidental. Mas, 
por outro lado, tanto no interior da História do Ocidente cristão, quanto no que diz respei-
to ao específico impacto com a realidade meso-americana, o “religioso” manifestava sua 
própria vocação em tornar-se uma “categoria híbrida e de hibridização” por excelência: 
não será por acaso que a “etnologia religiosa” (missionária) se constituirá, historicamen-
te, enquanto a base fundamental da nova ciência antropológica, em seus fundamentos 
caracteristicamente modernos. E, com ela, a categoria do “religioso” acabará ganhando, 
finalmente, a última extensão e, ao mesmo tempo, definição em termos de resultado do 
alargamento de seu estatuto “epistemológico” (a epistemologia característica da moder-
nidade) decorrente de sua dialética com o mundo extra-ocidental: tudo isso alcançando, 
final e conseqüentemente, os limites extremos de seu processo de hibridização e de defi-
nição da categoria, paralelamente àqueles do mundo.

É por isso que, de algum modo, a modernidade fecha o círculo aberto, inicialmente, 
pelas “religiões do mundo antigo”, oferecendo o instrumento conceitual “politeísmo”, 
junto àquele de “religião”, enquanto primeiro esboço de uma possível comparação antro-
pológica que abre espaço para um novo sistema de comparabilidade das culturas.

...à História das Religiões na Cultura Moderna

Como já apontamos anteriormente, de fato, a comparabilidade – propriamente his-
tórica – das culturas configura-se enquanto problemática central do endereço italiano de 
História das Religiões, que se desenvolve ao redor da peculiar e frutífera relação entre 
esta disciplina histórica e a Antropologia. A partir dessa perspectiva, para uma efetiva 
História das Religiões coloca-se – antes de mais nada e em sua imprescindível necessida-
de – o problema nodal de uma definição da religião, de uma sua conceitualização crítica. 
E para fazer isso, podemos nos remeter aos significativos resultados sintetizados, sobre-
tudo, pelas obras de Angelo Brelich e de Ernesto de Martino, dois importantes expoentes 
dessa Escola Italiana.

O ponto nodal para a definição de religião desprende-se, em primeiro lugar, da ne-
cessidade de utilizar-se do plural do termo, “religiões”. A opção para o plural, “religiões”, 
remete, justamente, à perspectiva histórica da abordagem, magistralmente destacada por 
Angelo Brelich23 que evidencia como:

O plural ‘as religiões’ pressupõe um conceito de ‘religião’: mas simplesmente um con-
ceito e não necessariamente alguma coisa realmente existente que possa ser chamada 
de ‘religião’, sem que seja esta ou aquela religião concreta. Todavia existem correntes 
de estudos que operam com o conceito ‘a religião’ como se ele tivesse também uma 
existência concreta.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 29

O debate entre história e religião

E a esse propósito, o autor se refere, criticamente, à escola histórico-cultural, à cons-
trução de um pressuposto homo religiosus e, finalmente, à fenomenologia das religiões. 
Portanto, e ainda, segundo Brelich, a lição historiográfica explicitar-se-ia no fato de que

Todos os conceitos históricos formam-se a posteriori, isto é surgem no curso da histó-
ria. O nosso conceito de ‘religião’ é ele mesmo um produto histórico: de fato, seja nas 
línguas dos povos ‘primitivos’, seja naquelas das civilizações antigas falta qualquer 
termo correspondente.

E, a partir dessa lição, decorre o resultado mais significativo daquilo que temos apon-
tado enquanto característica peculiarmente híbrida e hibridizadora do próprio conceito 
“religião”. Não é por acaso que 

o termo latino religio começou a ter um sentido mais abrangente [somente] depois do 
choque entre o cristianismo e as religiões do mundo antigo.

É a partir dessas premissas fundamentais, portanto, que se obtém o resultado da 
inutilidade

de se procurar uma definição da religião válida ‘em si’: as definições dedutivas (abstra-
tas) seriam historicamente inutilizáveis, enquanto qualquer outra definição é ligada a 
experiências históricas particulares e, por conseqüência, sujeita a modificações.

A conseqüência imediata das premissas postas por Brelich é, portanto, aquela que 
aponta para o 

fundamental processo que envolveu a dimensão da religião, mas que não se limitou, 
certamente, a esta última. Este começa no momento em que a civilização ocidental 
decide de [isto é, constrói as condições históricas para] abrir-se para o conhecimento 
das civilizações extra-ocidentais: trata-se do momento que vê a gênese da etnologia, a 
ciência dedicada ao estudo das humanidades ‘outras’.

E é, finalmente, a partir dessa abertura que se coloca a fundamental correlação entre 
as disciplinas da História das Religiões e da Antropologia: uma necessária colaboração 
que enriquecendo ambas, as torna partícipes do processo de transformação do Ocidente, 
finalmente aberto à assunção da diversidade cultural enquanto objeto de investigação 
histórica, através da crítica do fato religioso.

Mas essa abertura determinava, ao mesmo tempo, uma inevitável revisão dos ins-
trumentos e das categorias interpretativas tradicionalmente utilizadas: categorias e ins-
trumentos que, finalmente, passam a serem considerados enquanto válidos não mais em 
absoluto, mas só com relação ao mundo que os produziu no decorrer de sua história, isto 
é, o mundo ocidental. Não se trata, todavia, de apontar, nesse caso, para o característico 
resultado ocidental identificado enquanto “relativismo cultural”: de fato, se esse especí-
fico resultado do percurso histórico do Ocidente, com suas implicações, teve o mérito de 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200830

Adone Agnolin

remover as hierarquias de valores – como, por exemplo, aquelas constituídas pelo evolu-
cionismo cultural –, centradas na validade absoluta dos valores ocidentais, por outro lado, 
como bem demonstrou Ernesto de Martino24, o relativismo cultural corre o risco de levar 
ao desinteresse e, conseqüentemente, ao des-comprometimento em relação ao Ocidente. 
Torna-se de importância fundamental, a esse propósito, entender, portanto, o convite do 
autor para fazer com que o conhecimento da alteridade cultural – obtida com a rejeição 
dos preconceitos euro-cêntricos – possa, de fato, tornar-se um valor na medida em que 
estimula a colocar em questão o patrimônio cultural da própria cultura ocidental a fim de 
superar seus limites para tornar a possuí-lo, finalmente alargado, de modo crítico.

E se, conseqüentemente a esse pressuposto, dever-se-á acompanhar uma revisão e 
uma nova elaboração de instrumentos de conhecimento adequados ao objeto da investi-
gação, entre as condições a priori da análise do específico religioso – por além da própria 
categoria do “religioso” – dever-se-á levar em consideração a imprescindibilidade de uma 
radical revisão crítica de noções básicas (como aquelas de magia, mito, rito, entidades 
sobre-humanas etc.)25, finalizada à possibilidade de aplicá-las, finalmente, a contextos 
religiosos diferenciados. 

A esse respeito, portanto, dever-se-ão passar em resenha, de fato e necessariamente, 
os problemas epistemológicos que se referem aos conceitos de cultura, magia, ciência e 
religião, a partir da perspectiva evolucionista e funcionalista – desde o Golden Bough de 
Lord Frazer até a antropologia funcionalista de Malinowski –, passando pela discussão 
do âmbito mágico-religioso proposto pela escola sociológica francesa – de Durkheim a 
Lévy-Bruhl, de Marcel Mauss a Lévi-Strauss –, para chegar a analisar, finalmente, den-
tro desse percurso, as peculiaridades e as contribuições que a História das Religiões, 
sobretudo na sua característica configuração italiana, junto a uma parte importante da 
Antropologia, trouxe para uma des-objetivação de tais conceitos, operação funcional à 
sua contextualização histórica e antropológica.

A partir dessa herança da perspectiva antropológica e na base desses “prolegômenos” 
26 da História das Religiões, aqui esboçados, torna-se cada vez mais importante e urgente 
o diálogo entre as duas disciplinas (caracteristicamente modernas em termos historiográ-
ficos), para o aprofundamento, sem dúvida necessário, dos pressupostos implícitos à sua 
articulação. E é, justa e finalmente, esse diálogo que parece destinado a obter um alarga-
mento dos horizontes do patrimônio da cultura ocidental em direção à uma alteridade cul-
tural que só pode ser, de alguma forma, “compreendida”, não tanto segundo a conotação 
negativa (limitada enquanto julgamento de valor des-historicizante) das “morais da his-
tória”, de um Tzvetan Todorov, mas segundo a única perspectiva dialógica possível, isto 
é, o afinamento crítico dos instrumentos históricos – ocidentais e modernos – que, em seu 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 31

O debate entre história e religião

próprio exercício dialógico com a modernidade e com a Antropologia, vêm provocando 
uma profunda transformação das categorias próprias de uma História ocidental perante 
sua inevitável “mundialização”.

Das Religiões de Salvação: Monoteísmos e Dualismos...

É justamente no momento formativo da “mundialização da História” e da conse-
qüente “europeização do mundo” que o “politeísmo” realizou-se enquanto “invenção 
monoteísta”, com vista a individuar as características dessa última revolucionária pers-
pectiva religiosa ocidental. E, no momento em que refunda seu estatuto perante o con-
traponto de um politeísmo “bom para ser pensado” (levi-straussianamente), no final do 
século XVI, o monoteísmo tornar-se, enfim, o instrumento fundamental para realizar o 
projeto de uma História globalizada. Na medida em que a concepção do tempo histórico 
vem sofrendo uma progressiva fragilização em termos de uma única, cada vez mais im-
provável, cronologia bíblica, é nessa época que a História se abre, progressivamente, para 
uma importante perspectiva antropológica e comparativa que, de qualquer maneira, recu-
perará necessariamente os novos politeísmos etnológicos (juntamente àqueles históricos) 
através de uma necessária re-invenção do monoteísmo, fundamental para re-escrever as 
novas e diferentes temporalidades que irá incorporando.

De qualquer maneira, diferentemente dos politeísmos, também as “religiões dua-
listas” têm como característica comum o fato de terem surgido num terreno religioso 
tipicamente monoteísta, isto é, aquele do monoteísmo da tradição judaico-cristã. Entre as 
mais antigas dessas religiões dualistas, o Zoroastrismo destaca-se por sua característica 
teologia que pode ser definida enquanto “monoteísmo com tendências dualistas”. Nela, 
a centralidade da ética e a importância da escatologia segundo um critério de retribuição 
individual preanunciam os resultados históricos mais significativos ao redor dos quais se 
constituirão os monoteísmos: Judaísmo, Cristianismo, Islamismo. 

Frente aos outros, todavia, o Judaísmo manifesta sua peculiaridade de um monote-
ísmo fundamentado num binômio indissolúvel constituído entre os dois termos: “reli-
gião” e “povo”, elementos diferenciados, mas que não podem serem separados. Sistema 
religioso vital que permitiu a conservação do povo hebraico em relação à mudança das 
situações políticas, sociais e culturais de sua história, a característica peculiar do mono-
teísmo hebraico é aquela de constituir-se enquanto uma religião étnica presa numa con-
tínua tensão entre o fechado enraizamento nas suas próprias tradições – correndo o risco 
de um isolamento ou de um aberto conflito com tudo o que não é hebraico – e o aberto 
interesse para com as experiências intelectuais dos outros povos com os quais os Hebreus 
da diáspora entraram em contato – correndo o risco, desta vez, de assimilação aos mo-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200832

Adone Agnolin

delos culturais dominantes e, portanto, de perda da própria identidade. A característica 
étnica dessa religião determina, portanto, as peculiaridades de seu monoteísmo ético e 
da concepção da história que decorre dela: a ação de Deus no mundo é finalizada a um 
desenho de salvação do qual a eleição do povo de Israel constitui, ao mesmo tempo, um 
instrumento e um modelo.

O Cristianismo surgiu e se afirmou, progressivamente, no interior do judaísmo do Se-
gundo Templo. Mesmo tendo em comum com o Judaísmo a fé num Deus único, ele vem 
se diferenciando por uma série de caracteres originais e distintivos: e não somente por 
ter identificado em Jesus de Nazareth o messias prometido, quanto por tê-lo identificado 
enquanto filho de Deus. Outra importantíssima distinção: mesmo que os primeiros cris-
tãos tenham assumido como fonte de revelação as escrituras hebraicas – que foram sendo 
consideradas a testemunha do “antigo pacto” (Antigo Testamento) –, eles identificaram 
na mensagem de Jesus um “novo pacto”. Este último não se configurava mais enquanto 
pacto com um Povo Eleito, mas com a Comunidade Cristã, isto é, tratava-se de um pacto 
destinado a “todos os homens de boa vontade”. A “revolução” do Cristianismo consiste, 
de fato, na profunda transformação de uma religião étnica para uma religião universal. O 
universalismo característico dessa nova religião desloca, portanto, a centralidade da Lei 
(mosaica), para uma nova ética (realmente universalista e universalizante) fundamentada 
no novo pacto (evangélico): entre outros, o resultado mais significativo se configura en-
quanto superação das antigas leis de pureza. Finalmente, outro aspecto que caracteriza e 
diferencia o Cristianismo em relação ao Judaísmo é o que resulta de seu peculiar aprofun-
damento da concepção da história. Distinguindo-se por seu caráter de religião histórica, 
ele se transforma na história da salvação da humanidade (não de um povo), na perspectiva 
da fé e por obra de Cristo, segundo o plano providencial do Pai. Decorre disso que toda a 
histria anterior a esse evento é interpretada pela teologia da história cristã enquanto uma 
preparação providencial da encarnação do Cristo destinada a trazer a salvação; e, conse-
qüentemente, a partir desse evento, toda a historia da humanidade parece configurar-se de 
forma linear em direção à sua realização final, isto é, a salvação da humanidade na fé “ca-
tólica” (universal) do Cristo. Conseqüência extremamente importante dessa perspectiva 
cristã, diferentemente de outras religiões universais tais como o Hinduísmo e o Budismo, 
o Cristianismo não pode não realizar-se na história.

Para o Islã – termo que significa “submissão a Deus” – não faz sentido a distinção 
ocidental entre vida religiosa e vida secular. Tratando-se, ao mesmo tempo, de uma tra-
dição religiosa e de uma civilização (“sistema de vida completo”, como dizem os muçul-
manos), ao proclamar uma fé religiosa e ao prescrever determinados rituais, estabelece, 
contemporaneamente, um determinado ordenamento da sociedade: da vida familiar, da 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 33

O debate entre história e religião

legislação civil e penal, dos negócios, de regras de etiqueta, de alimentação, de vestuário 
e, até mesmo, de higiene pessoal. Nesta direção, a sunna – que subentende o conceito de 
“tradição” – se configura, no Alcorão, enquanto termo que indica essencialmente a ma-
neira de agir observada por Deus para com todos os povos, aos quais enviou, no decorrer 
dos séculos, seus profetas. Em seguida, o termo foi se especializando, passando a indicar, 
antes de tudo, os hábitos do Profeta e de seus primeiros Companheiros e destinado a 
assumir, com o tempo, um valor normativo cada vez maior. De qualquer maneira, todo 
o ordenamento social, tem que refletir a vontade de Deus. E o fato de que a Lei antecede 
a Teologia resulta da característica essencial do pensamento religioso muçulmano que, 
em obséquio ao princípio da absoluta transcendência de Deus e conforme a concepção 
da religião enquanto adesão à Sua vontade, privilegiou, desde sempre, o aspecto jurídico 
e comportamental em relação àquele dogmático e especulativo: de acordo com o convite 
do Alcorão em aceitar por fé a revelação divina, ao invés que se aprofundar em perigosas 
especulações. O que não impediu, todavia, o impor-se de uma verdadeira reflexão teoló-
gica que surgiu com o deslocamento do coração do império fora da Arábia, por meio dos 
Omayyadi, junto a Damasco.

A meio caminho entre crenças politeístas e monoteístas, enfim, as “religiões dualis-
tas” – sobretudo o gnosticismo e o maniqueísmo – têm como característica comum o fato 
de terem surgido num terreno religioso tipicamente monoteísta, isto é, aquele do mono-
teísmo da tradição judaico-cristã. De fato, em âmbito religioso, o problema do dualismo 
resulta estreitamente ligado ao problema do Mal. Em contraposição à afirmação de um 
pessimismo cósmico e antropológico que tende a delegitimar Deus de qualquer respon-
sabilidade relativa à origem desse Mal – e mesmo procurando preservar a transcendência 
absoluta e a unicidade do princípio divino –, as “religiões dualistas” se utilizaram de um 
aparato teológico tipicamente dualista – que pressupõe a existência de dois princípios 
divinos, um dos quais é a causa e a origem do Mal – na tentativa de conciliar a existência 
de um Deus absolutamente bom com a existência de um Mal radical, do qual Ele não é 
absolutamente responsável. Como ensina a História dessas religiões, podem ser encontra-
das duas maneiras diferentes para relacionar o princípio do mal ao princípio do bem. De 
um lado, como no Maniqueísmo ou em determinadas formas de Catarismo, pode-se afir-
mar uma forma de dualismo radical em virtude da qual os dois princípios têm uma igual 
consistência ontológica, ab eterno. Por outro lado, assim como acontece em determinadas 
modalidades de Gnosticismo, encontramos uma forma atenuada de dualismo: a origem 
do mal sendo procurada e colocada no seio da própria divindade. Tudo isso, a fim de não 
ameaçar a unicidade divina típica dos monoteísmos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200834

Adone Agnolin

...às Vias de Libertação e de Imortalidade: Índia e Extremo Oriente

O Hinduísmo, o Budismo (chinês, japonês e tibetano), o Taoísmo e o “Shinto” apre-
sentam características que os distinguem, enquanto “religiões” orientais – entre Índia e 
Extremo Oriente – na sua peculiaridade de propor-se como “caminhos” (tecnicamente 
entendidos) para alcançar a libertação e a imortalidade. Ao mesmo tempo, uma outra 
peculiaridade do mundo oriental é constituída pelo fato de que, na especulação ocidental 
que constituiu suas categorias interpretativas, suas “religiões” puderam se configurar (e 
continuam se configurando, no mundo contemporâneo), também, enquanto “filosofias”: 
resultado construído e herdado desde as primeiras incursões missionárias durante o final 
da Idade Média – no período da assim chamada pax mongolica –, até a re-elaboração 
interpretativa dos iluministas franceses (e não só) profundamente enraizada na documen-
tação missionária, sobretudo jesuítica.

Levando em consideração esse duplo registro interpretativo, acreditamos que, talvez, 
vale à pena se perguntar se a passagem de uma leitura interpretativa sub specie religionis 
em direção a uma perspectiva filosófica não decorra de uma novidade substancial que 
caracterizaria o resultado histórico mais emblemático ao redor do qual se formalizariam 
e, ao mesmo tempo, se diferenciariam as culturas orientais.

De fato, a esse respeito, vale a pena observar que, se há tempo a nossa civilização 
nos acostumou a indagar formas e modalidades daquilo que é, comumente, definido en-
quanto pensamento mítico, ela não reservou a mesma atenção para aquilo que pode ser 
denominado de pensamento ritual: a qual coisa deveria finalmente, por um lado, resolver 
a antinomia entre rito e mito sugerida por alguns autores já clássicos e, por outro lado, 
permitir uma mais adequada abordagem em relação às características perspectivas das 
culturas orientais, que desenvolvem suas peculiares vias de libertação e imortalidade, 
nunca se voltando de forma exclusiva para uma perfeição mítica fundada in illo tempore, 
mas enraizando-se sempre e profundamente num percurso, ao mesmo tempo, histórico, 
político, mítico e ritual que unicamente permite entender sua específica dimensão.

Dentro dessa perspectiva e para colher a especificidade da dimensão cultural que as 
subtende, poder-se-ia talvez sugerir que as vias de libertação e de imortalidade apontadas 
por essas “religiões” se configurem enquanto modalidades de pensar através do rito, o 
que vem a significar que elas se interrogariam com estupefaciente capacidade especula-
tiva sobre “o que é” através dos inesgotáveis comentários que se desprendem em relação 
aos mínimos detalhes e particularidades das cerimônias que caracterizam, em modo pe-
culiar, as culturas orientais.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 35

O debate entre história e religião

Parafraseando o emblemático título da belíssima obra francesa de Charles Mala-
moud27 – desenvolvida com relação à específica realidade cultural da Índia védica –, 
poderíamos enfim falar de um característico sistema de pensamento ritual predisposto 
a fim de “cozinhar o mundo”: trata-se de um sistema que, se por um lado abre espaço a 
um “novo mundo da mente”, a uma nova modalidade de inteligere e ordenar o mundo, 
por outro lado faz desse mundo “cozido” (isto é, ritualmente construído, feito) não uma 
mera contraposição a um mundo cru e natural pré-existente. O exemplo mais emblemá-
tico da peculiaridade deste cozimento talvez seja representado na analogia estabelecida 
pelos textos védicos entre o sistema do sacrifício e as fórmulas sacrificiais: duas maneiras 
correlatas de “fazer (capturar) o sacro” (sacrum facere, diriam os romanos, enquanto 
etimologia do próprio “sacrifício”) em termos rituais – seja através da divisão do corpo 
da vítima sacrificial, seja através da divisão métrica do verso –, isto é, como maneira de 
forçar (ritualmente) a manifestação da divindade, quase um poder criá-la, como dirá a 
especulação tardia dos veda. Isso faz com que o desmembramento do corpo da vítima do 
sacrifício se torne a base para a constituição do corpus social (hierarquizado), ao mesmo 
tempo em que, a divisão métrica do verso se oferece enquanto corpus textual e ritual (não 
mítico), base e condição essencial que aponta para o desenvolvimento justo e regular das 
coisas: neste sentido, Angelo Brelich entrevia a comum raiz do conceito latino ritus com 
aquele sânscrito de rta: a justa ordem das coisas, não enquanto ordem estabelecida uma 
vez por todas – segundo o conceito grego de kosmos –, nem como um equilíbrio dos opos-
tos, mas como desenvolvimento dinâmico da existência em seu justo caminho.

De forma diferente, nos vários contextos culturais, podemos dizer que a ação (ritu-
al) humana, junto a essas culturas, re-percorre e repete a dimensão cosmológica e que, 
enfim, as vias (os caminhos) de libertação e de imortalidade se configuram enquanto 
uma espécie de segundo cozimento (realizado pelo homem) de algo que já lhe é dado, 
cosmologicamente, enquanto produto cozido. E tudo isso, mesmo quando esse cosmo é 
feito coincidir, como no emblemático caso japonês, com a figura e a função do Imperador: 
neste específico contexto, de fato, não é tanto o Imperador que se adequaria ao mundo, 
mas o mundo (que é visto, pensado, enquanto adequar-se) ao Imperador.

E se o conceito ocidental de “religião” – como já vimos – representa um “rótulo 
póstumo” problemático, a ser analisado em sua complexa formação histórica e no seu 
impor-se por sua capacidade ocidental de ler as alteridades culturais estranhas ao Ociden-
te (um mecanismo de hibridização), falar de “religiões” em relação à Índia e ao Extremo 
Oriente torna-se tanto mais problemático na medida em que, aquilo que essa perspecti-
va cultural ocidental definiu (como no caso mais emblemático do shintoísmo) enquanto 
um politeísmo, diferente e mais propriamente se configuraria enquanto uma específica 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200836

Adone Agnolin

modalidade de culto aos antepassados. É a esse respeito que, por exemplo, a categoria 
diferencial cunhada pelo monoteísmo cristão encontra-se posta frente à dificuldade de 
definir uma ulterior diferenciação contida na peculiaridade da definição de tao enquanto 
“regra” à qual é necessário conformar-se. De onde a necessidade de mestres de uma dis-
ciplina que o missionário jesuíta Prospero Intorcetta denominou, em 1667, de Sinarum 
scientia politico-moralis, isto é, uma “ciência político moral dos Chineses” e não, de fato, 
de “religião”.

Diríamos, enfim, com o nosso saudoso e grande mestre Dario Sabbatucci, que pa-
rece tratar-se de ideologias que são caracterizadas com o mesmo absolutismo que nós 
estamos acostumados a atribuir à religião (isto é, a transcendência do mundo), mas que 
têm, também, um profundo fundamento político ou ético-político: enfim, tratar-se-ia de 
realidades históricas que nos desnorteiam, tanto quanto a própria adjetivação “religioso”, 
na medida em que falamos de culturas para as quais não é funcional a nossa distinção 
entre “religioso” e “cívico”.

Finalmente, o pensamento ritual e cerimonial, as especulações que se desprendem 
de um percurso regrado etc. representam, talvez, a chave fundamental para podermos, de 
alguma maneira, penetrar a complexidade e a distância (e conseqüentemente a peculiari-
dade) dessas culturas orientais, tendo provavelmente que recuperar alguns dos resultados 
mais significativos adquiridos pelo específico desenvolvimento da especulação missio-
nária jesuítica: fundamentada numa prática (e pragmática) de adaptação que lhe parecia 
(e pragmaticamente lhe foi) fundamental para poder realizar, de alguma maneira, seu 
projeto missionário.

Uma das páginas mais fascinantes da aventura humana que se desenvolveu ao redor 
do “encontro de civilizações” é constituída, de fato, pelas tentativas realizadas no Ex-
tremo Oriente a fim de inserir o Cristianismo junto às antigas civilizações, como aquela 
japonesa ou chinesa, sem negá-las, mas adaptando a mensagem evangélica, a teologia e a 
própria liturgia a cada específica cultura, propondo uma nova encarnação do Evangelho, 
externa em relação à cultura européia. Baste pensar aos jesuítas Alessandro Valignano, 
que traduz em termos cristãos, em seu Cerimonial para os missionários do Japão, os 
costumes da sociedade japonesa; Matteo Ricci, que se torna mandarim e tenta traduzir o 
Cristianismo para o Confucianismo; Roberto de’ Nobili que, na Índia, assume o hábito 
ascético dos Brâmanes e aceita a cultura das castas. Pois, depois da rica fase de experi-
mentações missionárias na passagem do século XVI para o XVII, o século XVII é aquele 
no qual essas tentativas encontram a sua mais interessante realização com o nascimento 
de comunidades cristãs autôctonas e de um clero indígena. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 37

O debate entre história e religião

Todavia, o papado não assistiu passivamente ao processo que se desprendeu desse en-
contro de civilizações, mas, aliás, com a criação da Congregação “De Propaganda Fide”, 
procurou controlar as missões que entravam em concorrência com os poderes estatuais. E 
isso, mesmo se a tentativa proposta por esse novo modelo missionário começou a sofrer 
críticas e re-pensamentos, em volta de poucos decênios, tanto por causa das oposições 
que encontrou no interior da Igreja, por parte de sua ala mais conservadora – sobretudo 
as velhas ordens religiosas e particularmente aquelas dos franciscanos e dos dominica-
nos, que se opuseram às audácias dos jesuítas, suscitando àquela que seria chamada a 
“controvérsia dos ritos” –, quanto, sobretudo, pela prevalência dos brutais interesses das 
potências coloniais.

Os esforços jesuíticos constituem, todavia, o ponto mais alto de uma possível alterna-
tiva em relação ao sucessivo desenvolvimento imperialista dos últimos séculos nos quais 
a obra missionária é controlada quase por completo pelas grandes potências coloniais. 
Mesmo assim, a derrota das instâncias teológicas dos “ritos chineses” – que se realiza, 
de fato, nos primeiros anos do século XVIII e é, finalmente, decretada pelo papa Bento 
XIV, em 1742 – continuará, todavia, frutificando, sendo parcialmente recuperada na pers-
pectiva laica de um pensamento iluminista que encontra, na ritualidade e nos cerimoniais 
chineses, a possibilidade de pensar, antes, e de fundar, depois, um inédito “ateísmo vir-
tuoso”.

De qualquer forma, se a problemática dessa ruptura histórica nos remete à possibili-
dade de compreensão de um dos momentos mais significativos da história ocidental em 
relação à distinção, toda sua, entre “religioso” e “civil”, como já apontamos ao longo do 
trabalho, remontar aos termos e às experiências históricas da emergência dessa distinção 
deve representar a oportunidade de re-significar, também, a específica dimensão especu-
lativa do “pensamento ritual” que caracteriza as culturas orientais.

Esta última vertente, entre aquelas delineadas, de investigação histórico-religiosa 
mostra também como o próprio debate entre História e Religião sirva justamente para 
preparar o campo da História das Religiões. Recuperando o processo de formação da reli-
gio ocidental, a disciplina abre a possibilidade epistemológica para entender, por além da 
formação singular do conceito de religião, suas potencialidades (sempre historicamente 
determinadas) em termos de auto-projeção e de auto-reconhecimento perante as outras 
culturas com as quais, progressivamente, o Ocidente entrava em relação. É por isso que 
a hibridização, em termos interpretativos, que se constituiu no processo, deve ser repen-
sada nos termos demartinianos de um “etnocentrismo crítico” que possibilita realizar, por 
além das abordagens meramente e acriticamente analógicas, a abertura a uma perspectiva 
realmente comparativa, portanto, plural, histórica e relacional. O debate entre História e 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 200838

Adone Agnolin

Religião, enfim, depois de tê-la gerada, pode cada vez mais potencializar a ferramenta 
metodológica de uma História das Religiões que, com a contribuição de outro debate, 
aquele com a Antropologia, se torna momento de abertura fundamental, não só interna-
mente à consciência do Ocidente, mas também à história de suas relações interculturais.

Recebido em Abril/2008; aprovado em Maio/2008.

Notas 
1 Doutor e Professor do Departamento de História da USP. E-mail: adone@usp.br
2 Obra original italiana publicada pela Editora Laterza, Roma-Bari 1998, traduzida para o português e 
organizada na nova versão: VV.AA.. Manuale di Storia delle Religioni. Roma-Bari, Laterza, 1998; Trad. 
Bras. AGNOLIN, Adone, (org.), Editora Hedra, São Paulo, 2005, com a seguinte divisão em quatro vo-
lumes: SCARPI, Paolo. Politeísmos: as religiões do mundo antigo, v. I; FILORAMO, Giovanni. Mono-
teísmos e Dualismos: as religiões de salvação, v. II; RAVERI, Massimo. Índia e Extremo Oriente: a via 
da libertação e da imortalidade, v. III e, finalmente, MASSENZIO, Marcello. A História das Religiões 
na Cultura Moderna, v. IV. 
3 DURKHEIM, Emile. Les Formes Élémentaires de la Vie Religieuse. Paris, PUF, 1968.
4 OTTO, Rudolf. Das Heilige (1917). O Sagrado. Trad. Port., São Paulo, 1974. 
5 LEEUW, G. Van der. Phänomenologie der Religion (Tubinga, 1933). La Religion dans son Essence et 
ses Manifestations: Phénoménologie de la Religion. 2ªed., Paris, 1970.
6 ELIADE, Mircea. Traité d’Histoire des Religions. Paris, Payot, 1949. Também, da mesma autora, ver O 
Sagrado e o Profano: A Essência das Religiões. Livros do Brasil, Lisboa, s/d.
7 Trata-se da problemática presente na Introdução ao IV volume da coleção, que acabou sendo prejudica-
da, em sua publicação, por evidentes limites editoriais que lamentamos, mas dos quais não podemos ser 
minimamente responsabilizados.
8 Para as quais chamaram a atenção os brilhantes trabalhos de ROSSI, Paolo, entre os quais podemos 
citar, pelo menos, dois que se encontram em tradução brasileira: Os Sinais do Tempo: História da Terra e 
História das Nações de Hooke a Vico, São Paulo, Companhia das Letras, 1992 [ed. orig.: Milão, Feltrinelli 
1979], com atenção particular aos capítulos II e III; e  A Ciência e a Filosofia dos Modernos: aspectos 
da Revolução Científica, São Paulo, UNESP, 1992 [ed. orig: Turim, Boringhieri, 1989], particularmente 
nos capítulos IV e, sobretudo, VIII; trabalhos aos quais se inspira e se une aquele mais recentemente de 
ECO, Umberto. A Busca da Língua Perfeita na cultura européia, São Paulo, EDUSC, 2002 [ed. orig.: 
Roma-Bari, Laterza, 1992]. Todos eles se enraizaram e se desprendem dos estudos precursores do próprio 
ROSSI, Paolo. “Clavis Universalis”: arti mnemoniche e logica combinatoria da Lullo a Leibniz, Milão-
Nápoles, Ricciardi, 1960 [Bologna, Il Mulino, 1983) e de Frances YATES, entre os quais vale a pena citar 
The Art of Memory, Londres, Routledge and Kegan Paul, 1966.
9 VICO, Giambattista. La Scienza Nuova. (I ed. orig. 1725 - II ed. 1730 e III ed. 1744), Milão, Rizzoli, 
1977.
10 MÜLLER, Max.  Lectures on the Science of Language, London, 1861.
11 Assim como de uma concepção de uma inicial língua perfeita para as teses do convencionalismo lin-
güístico.
12 TYLOR, Edward Burnett. Religion of Savages, In: Fortnightly Review, 1866. Trabalho que aponta para 
a conotação essencial do mais primitivo estádio da evolução cultural.
13 Já significativo por si este rótulo que, dando por pressuposta uma cientificidade das Religiões, lhes 
reconhece uma objetividade que só pode ser concebida, evidentemente, em termos de transcendência e, 
portanto, em uma perspectiva teológica e, do nosso ponto de vista, peculiarmente fideística.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 13-39, jul. 2008 39

O debate entre história e religião

14 ELIADE, Mircea. Traité d’Histoire des Religions. Paris, Payot, 1949.
15 WEBER, Max. Economia e Sociedade. In: Sociologia de la Comunidad Religiosa, México-Buenos 
Aires, 1964.
16 SABBATUCCI, Dario. La Storia delle Religioni. Roma, Il Bagatto, 1985.
17 MASSENZIO Marcello. Progetto Mitico ed Opera Umana. Nápoles, Liguori, 1980. Também, do me-
smo autor, ver MASSENZIO Marcello. Sacro ed Identità Etnica. Milão, Franco Angeli ed., 1994.
18 GASBARRO, Nicola.  Religione e Civiltà: F. Max Muller e E.B. Tylor. In: Storia, Antropologia e Scien-
ze del Linguaggio. v. III, 1988.
19 A esse respeito, seja-nos permitido remeter ao nosso: Jesuítas e Selvagens: a Negociação da Fé no en-
contro catequético-ritual americano-tupi (séc. XVI-XVII). São Paulo, Humanitas/Fapesp, 2007.
20 Assim, de fato, alguns de seus autores atuam no campo institucional dos Estudos do Mundo Clássico, da 
História do Cristianismo ou da Filosofia e Religião da Ásia Oriental.
21 Que se desprendem de uma característica “revolução neolítica” enquanto primeiro e fundamental im-
pulso para as divisões de trabalho e de funções sociais e para a constituição de uma estrutura urbana e do 
uso da escrita.
22 SABBATUCCI, Dario. La Prospettiva Storico-Religiosa. Milão, Il Saggiatore, 1990, p. 239.
23 BRELICH, Angelo. Introdução à História das Religiões. Roma, Ateneo, 1965.
24 Cf., entre outros trabalhos, DE MARTINO, Ernesto. Furore, Simbolo, Valore. Milão, Feltrinelli, 1962.
25 A esse propósito, veja-se, por exemplo, DE MARTINO, Ernesto. Il Mondo Magico, 1ªed. 1948, Turim, 
Boringhieri, 1973.
26 Para utilizar-se do célebre título da obra de BRELICH, Angelo. ��������������������������������������Prolégomènes pour l’Histoire des Reli-
gions. In: Encyclopédie de la Plêiade, Gallimard, Paris, 1970-76.
27 MALAMOUD, Charles. Cuire le Monde: rite et pensée dans l’Inde ancienne. Paris, Éditions la Décou-
verte, 1989.





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 2008 41

A HISTÓRIA DO MENTAL DE LUCIEN FEBVRE:  
A ICONOGRAFIA REVELA A SENSIBILIDADE RELIGIOSA

Luiz Alberto Sciamarella SantAnna

Resumo
Este estudo aborda os engendramentos 
metodológicos e as noções elaboradas pelo 
historiador Lucien Febvre. A partir de seus 
artigos, aferiu-se o processo de construção do 
conhecimento histórico sobre a sensibilidade 
presente em uma determinada época e lugar, 
o qual promove um entendimento diferente 
do processo histórico multifacetado que foi 
a Cristianização do ocidente europeu e a 
Reforma religiosa na França. A história da 
sensibilidade, inspiradora de uma corrente de 
idéias e corolário de estudos ligados à história 
do mental, traduz os complexos e variados 
estados de espírito em uma sociedade e de-
monstra, por sua vez, as verdadeiras necessi-
dades que atendem às produções sociais. Em 
virtude da natureza do objeto, atenta-se para a 
complexidade reflexiva sobre as “alterações e 
mutações” no campo das idéias em determi-
nada época, no qual a noção de mentalidades 
e os estudos sobre a história da sensibilidade 
têm papel relevante.

Palavras-chave
Mentalidades; sensibilidades; mental; história 
intelectual.

Abstract
This study approaches the  
methodological schemes and notions 
elaborated by the historian Lucien Febvre. 
From the study of his articles, we evaluated 
the construction process of the historical 
knowledge over the sensitivity present in a 
determined time and place, that provides a 
different understanding of the multifaced 
historical process, which has been the  
Christianization of the European Occident 
and the religious Reformation in France. The 
history of sensitivity, which has inspired a 
stream of ideas and the corollary of studies 
linked to the mental history, translates the 
complex and variable states of mind in a  
society, and demonstrates in its turn, the 
actual needs that fulfill the social  
productions. Due to the nature of the object, 
we take into consideration the reflective 
complexity regarding the “alterations and 
mutations” in the field of ideas in a certain 
epoch in which the notion of mentatlities and 
the studies about the history of sensitivity 
perform a relevant role. 

Keywords
Mentalities; sensibilities; mental; intelectual 
history.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 200842

Luiz Alberto Sciamarella SantAnna

A história das sensibilidades, presente na obra de Lucien Febvre, é um novo campo 
de conhecimento sobre a história dos sentimentos. Novo, não só por ter sido inaugurado 
na historiografia por ele, mas também pela abordagem que os objetos, tais como o amor, 
a alegria e os sentimentos provocados pela morte, pelo medo, etc., recebem em termos 
historiográficos. Estas se distanciaram das formas de exposição diacrônicas sobre um 
sentimento, ou um grupo deles. Segundo Mann1, Febvre se interessava pelo conjunto de 
enredamentos presentes nas situações em que os sentimentos se encontram com os senti-
dos, as ações e as atividades intelectuais. 

O procedimento encontra-se em seus livros e artigos. No artigo Les Principaux As-
pects D’une Civilisation – La premiére Renaissance française: quatre prises de vues, 
presente na coletânea Pour une histoire a part entière, publicado em 19622, Febvre com-
parou duas sociedades distantes no tempo, procurando avaliar as diferenças nas formas 
de sentir. O historiador examinou as condições materiais e seus efeitos sobre as estruturas 
físicas e psicológicas dos homens do século XVI e XX. Tinha o intuito de realizar aproxi-
mações para constatar as diferenças no modo de sentir das sociedades, em suas vivências, 
em determinadas condições materiais. Procurou correspondências entre estas e aquelas. 
Em suas análises sobre o procedimento de Febvre, o crítico Mann pondera:

Assim, enquanto ele descreve as condições materiais no século XVI é para sugerir, ou 
para designar, os sentimentos que teriam correspondido a estas condições. Certamente, 
as diferenças de vida material entre o passado e o presente deixam supor que diferen-
ças, talvez também consideráveis, existiram no domínio dos sentimentos. Entretanto, 
uma única aproximação não saberia indicar quais eram essas diferenças, quais eram os 
sentimentos correspondentes a essas condições. É preciso informações e verificações 
complementares.3

Para Febvre, os registros dos sentimentos deixados pelos homens podem nos induzir 
a erros. Afinal, expressões sentimentais, tais como angústia, medo, que podemos ligar, 
regularmente, a um determinado sentimento conhecido em nossa época, em outra, pode 
ter tido outro sentido.

O objeto de estudo desse campo de conhecimento pode ser visto como um ponto 
de tensão entre dois campos. As emoções e as representações intelectuais são reguladas 
pelos mecanismos produzidos pelas instituições ou técnicas em seu controle sobre as 
condutas sociais. Os vestígios deixados pelos mecanismos de controle, provenientes das 
diversas áreas da atividade social permitem a prospecção histórica das sensibilidades dos 
homens, em suas vivências sociais, em uma época em particular. 

Febvre diagnosticou a complexidade desta empresa e analisou a problemática a partir 
de aspectos mais gerais. Estava atento a determinadas particularidades e condutas quan-
do propôs a apreensão do estudo, pois todo sentimento humano é, ao mesmo tempo, ele 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 2008 43

A história do mental de Lucien Febvre

mesmo e o seu contrário. Em algumas circunstâncias, nos jogos de nossas representações, 
é possível explicar a predominância de um desses pólos nos nossos estados afetivos. En-
tretanto, a sua presença é uma constante, uma ambivalência, e não uma justaposição. Os 
sentimentos são uma resultante. Diante de tais constatações, não haveria a legitimidade 
de procurar, em determinadas épocas da história das sociedades humanas, a predominân-
cia de uma maior carga emocional negativa. Isto é, mais crueldade que piedade, mais ódio 
que amor, de modo que se pudesse caracterizar a vida afetiva. O mesmo se pode dizer 
sobre períodos em que houvesse a predominância de vida intelectual e, em contrapartida, 
períodos em que prevaleceria a ordem oposta. 

Diante das questões apresentadas acima, Febvre considerava que na análise de deter-
minadas questões, principalmente quanto ao estudo de individualidades, não se deveria 
utilizar uma psicologia barata, empregada por historiadores em suas histórias romance-
adas sobre alguns personagens ilustres. Tais historiadores compartilham a idéia de que o 
instrumental teórico da psicologia não pode operar no nível das instituições. Para Febvre, 
alguns deles não admitem que a “imaginação intuitiva” não poderia desempenhar nenhum 
papel na prospecção desse tipo de estudo. Portanto, a análise psicológica estaria fadada 
aos estudos sobre as individualidades. Tal procedimento tira o enfoque da proposta de 
estudo. O historiador deve utilizar os instrumentos heurísticos da psicologia e adentrar no 
âmbito das instituições, que regulam as representações de uma sociedade em determinada 
época. Segundo Febvre:

Mas, em contrapartida, esse domínio de onde se pretende excluir toda a imaginação in-
tuitiva, o domínio da história das idéias, o domínio da história das instituições: que belo 
campo de pesquisas, e de reconstituição e de interpretação para a história psicológica! 
Seu campo de investigação por excelência. Porque, muito ao contrário, o mecanismo 
das instituições de uma época; as idéias dessa época ou de outra: eis que o historiador 
não pode compreender, nem fazer compreender, sem esta preocupação primordial a 
que eu chamo de psicologia: a preocupação de relacionar, de ligar a todo o conjunto 
das condições de existência de sua época, o sentido dado às suas idéias pelos homens 
dessa época. Porque essas condições colorem as idéias, como todas as coisas, com uma 
cor bem própria da época e da sociedade. Porque essas condições põem a sua marca 
sobre estas idéias do mesmo modo que sobre as instituições e ao seu jogo. E, para cada 
historiador, idéias, instituições não são dados do eterno; são manifestações históricas 
do gênio humano em uma determinada época e sob a pressão de circunstâncias que não 
mais se reproduzem.4

As características apresentadas pelas atitudes, normas, condutas, em todas as instân-
cias da vida social, permitem sondar e conhecer as sensibilidades, ou seja, a vida afetiva 
de uma sociedade.  Este foi o objeto que Febvre se propôs a estudar. É possível partir tan-
to do coletivo para o individual, quanto o contrário. Um exemplo está em seu artigo Como 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 200844

Luiz Alberto Sciamarella SantAnna

reconstituir a vida afetiva de outrora? publicado na coletânea Combats pour L´histoire, 
de 1953, em que analisou a atitude de um indivíduo e a comparou com as características 
da sensibilidade social. 

No artigo intitulado Iconographie et Évangélisation Chrétienne, escrito em 1914 
para a Revue des cours et conférences, na quinta parte da já citada coletânea Pour une 
Histoire à part entière, (Histoire des Sentiments), a iconografia religiosa foi eleita como 
objeto para a prospecção das sensibilidades de uma época. Este recurso permitiu recons-
tituir os modos sucessivos e contrastantes da sentimentalidade religiosa. O pioneiro nesse 
estudo foi Émile Mâle, que trabalhou a expressão artística dando-lhe historicidade, com-
pondo capítulos encadeados de uma história artística do sentimento religioso na França, 
do século XII até o começo do século XVII. 

Os estudos se voltavam para os primeiros séculos da Idade Média, mais precisa-
mente o século IV, quando se iniciava a evangelização da Gália. Uma empresa marcada 
de dificuldades, de avanços, retrocessos e recomeços. Não existia um plano diretor neste 
embate entre duas ideologias religiosas. A primeira, uma herança dos ancestrais “ligures”, 
do panteão Celta e dos empréstimos feitos ao panteísmo greco-romano. A segunda, a 
ideologia cristã em expansão, conquistadora, cujo principal veículo de propaganda era a 
expressão artística iconográfica, que materializava um sistema de regras que regulava a 
vida religiosa das sociedades ocidentais no mundo europeu.

Durante toda a Idade Média, a arte não foi mestra de suas criações. A iconografia lhe 
ditou suas leis. Quem era ela, então? Em que consistiam suas prescrições? Porque estas 
regras fixas, imutáveis, universais? É preciso, então, dizer de onde os monumentos 
nos oferecem tantas aplicações análogas? É preciso dizer simplesmente: ‘convenções 
artísticas’ – e disposições excessivas? Não, porque se trata de um sistema de regras, de 
prescrições largamente desenvolvidas, e que a velha noção de ‘convenção’ se encontra 
bem impotente para justificar.5

Para que a evolução artística da iconografia seja bem entendida, são necessários 
aportes dados pela história da evangelização na Europa ocidental. Depara-se com um 
problema cronológico, resolvido pela concordância dos estudos desenvolvidos por arque-
ólogos e historiadores, que concluíram datas tardias para a evangelização no interior das 
províncias gaulesas. O episcopado se organizou primeiro nas cidades gaulesas no século 
III, salvo a cidade de Lyon, que havia se organizado no século II. A história da evangeli-
zação foi tratada por Febvre de maneira costumeira, ou seja, foi analisada dirigindo-se ao 
social, atento às questões de ordem intelectual, moral e às de ordem material. 

Como entender os motivos que levariam os segmentos citadinos e camponeses a se-
rem levados ao Cristianismo? Dentre os motivos, havia os mais desprendidos, tais como 
a curiosidade, o desejo de entender novos pensamentos, bem como a caridade, tão arden-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 2008 45

A história do mental de Lucien Febvre

temente pregada pela nova religião. Havia, também, a influência e exemplo das mulheres, 
que naqueles tempos, eram poderosas propagandistas, e a ação da literatura cristã que 
começava a se expandir no século IV. Motivos menos nobres, mas não menos eficazes, 
também contavam, principalmente para os segmentos superiores. O imperador tornara-se 
cristão e, neste caso, era razão suficiente para que os membros das famílias senatoriais, 
altos funcionários, se convertessem à nova religião. Entretanto, as conversões não se 
faziam bruscamente. A conversão de Paulin de Nôle, no final do século IV, por exemplo, 
não deixou de ser vista como um escândalo. E nos campos distantes dos grandes centros 
urbanos da época, o que levaria alguém a se converter ao cristianismo? Em primeiro 
lugar, não se sabe com precisão em que grau essas populações foram atingidas pela ro-
manização, embora seja evidente a presença de elementos da religião romana enxertados 
com o antigo e predominante culto ancestral. 

Esta não é uma mitologia douta que persistiu na Gália, mas um politeísmo anterior à 
constituição do panteão céltico – ou ao mesmo, dos rudimentos básicos de Panteão do 
qual César fala.6

Os camponeses necessitavam de uma religião tutelar e rústica, uma religião agrícola, 
que lhes assegurasse uma colheita, que os protegesse das intempéries, que cuidasse de sua 
sobrevivência e da sua coletividade. Os empréstimos tomados à religião greco-romana 
se fizeram sem grandes percalços, pois esta religião atendia às mesmas necessidades de 
proteção diante de uma vida essencialmente agrícola. Havia então, festas comemorativas 
com datas fixas, o ciclo regular dos trabalhos e dos dias, as mesmas funções de diverti-
mento que a religião grego-romana. É importante constatar que a religião grego-romana, 
ela própria, foi construída sobre o antigo culto das fontes, das florestas, das águas vivas, 
etc..

Febvre analisou o fenômeno sincrético religioso entre os cultos ancestrais e a religião 
greco-romana, em que as adaptações, os enxertos e os empréstimos ocorreram de forma 
lenta e progressiva. Entretanto, o historiador recuou diante da possibilidade de ver o pro-
cesso de cristianização acontecer da mesma maneira, tal qual aconteceu com as religiões 
semíticas, diante das exigências greco-latinas. As invasões bárbaras trouxeram conseqü-
ências em todos os níveis da vida dessas sociedades. No plano religioso, elas não foram 
totalmente desastrosas. Por um lado, interromperam, momentaneamente, a cristianização, 
ou tornaram-na mais vagarosa, devido às conseqüências políticas e sociais, a exemplo de 
membros do clero. Principalmente os bispos, que se tornaram chefes militares ou serviam 
como diplomatas entre o Império e os bárbaros. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 200846

Luiz Alberto Sciamarella SantAnna

A presença de novos idiomas e o reforço da religião pagã, com a presença de novos 
pagãos, tornou o empreendimento mais difícil, pois não estava unicamente voltada para 
os bárbaros pagãos. Existiam, entre eles, cristãos arianos, que precisavam ser catequiza-
dos. Por outro lado, as invasões e o terror que elas acarretavam, promoveram conversões 
em massa. Era a oportunidade de testar o poder de proteção do novo Deus. A destruição 
material dos templos se fez indistintamente, poupando a igreja do trabalho de demolir os 
templos pagãos e cabendo aos cristãos a reconstrução dos seus. Sobre a questão moral, 
o que se pode entender por conversão? Febvre procurou respostas interrogando os mis-
sionários que realizaram trabalhos de evangelização, semeando os germes de sua fé nas 
almas pagãs. A análise se processou em face da realidade social histórica da Gália.

Os homens de alta classe social nas cidades da província se dispuseram, desde os 
primeiros anos da conquista romana, a absorver a cultura latina. A língua do vencedor foi 
absorvida em sua plenitude. Nomes gauleses figuravam na história das Letras latinas. Ao 
entrar em contato com os relatos de Cícero, podemos notar a presença do druida Diviciac 
na Cúria romana em defesa de seu povo, a partir das impressões do gaulês sobre as altas 
questões religiosas e filosóficas. Na arquitetura, os elementos estilísticos são provas in-
contestáveis da penetração da cultura do vencedor. Entretanto, séculos mais tarde, chegou 
à Gália uma nova vaga de idéias no campo religioso. Uma religião proveniente do Oriente 
e nutrida com idéias sutis da Grécia: o cristianismo. Havia conversões, indecisões, resis-
tências e lutas; umas por convicções, outras por lassidão e por contágio.

Porém, as velhas idéias da religião gaulesa não foram abandonadas pelos converti-
dos, nem nos séculos subseqüentes da cristianização da Gália. Um caso mencionado por 
Febvre, ocorrido na elite intelectual da Igreja Católica da Gália, no século VI, diz respeito 
ao bispo Grégoire de Tours. Filho da alta nobreza gaulesa, o bispo acreditava nas adivi-
nhações a partir da posição dos astros, do vôo dos pássaros, e nos presságios indicados 
pelos cometas. Para avaliar a presença das idéias pagãs nas práticas religiosas desse per-
sonagem, Febvre se deteve na prática de colocar sob o altar dois bilhetes marcados com 
Sim e Não. O bispo dizia uma prece e escolhia um deles para obter a resposta do Deus 
cristão. A avaliação desse comportamento, que não era restrito a este personagem, perpas-
sava por todo um segmento social ligado às atividades religiosas ou intelectuais. 

Febvre pesquisou sobre o segmento social da campanha gaulesa, para quem o la-
tim era uma língua incompreensível. Entretanto, as pregações e as celebrações da jovem 
religião eram em latim. Não por desconhecimento da realidade lingüística do interior 
da Gália, onde a latinização das línguas se processou lentamente, mas para afastar as 
tradições religiosas célticas que conservavam a língua dos druidas. Nos séculos V e VI, 
a Igreja triunfou na Gália, cristianizando pouco a pouco os camponeses. Eles se dirigiam 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 2008 47

A história do mental de Lucien Febvre

à igreja em massa (ainda permanecia, na concepção dos camponeses, o Templo) nos dias 
festivos. Estas festas coincidiam com as datas e estações em que havia as grandes festas 
pagãs, permanecendo o mesmo ponto do ciclo eterno das culturas. Nada de recolhimento 
e preces nas comemorações dos aniversários dos mártires, mas orgias nos pátios, danças 
sem pudor e bebedeiras. 

Febvre comentou os estudos de M. Marignan sobre a postura da Igreja diante das 
práticas pagãs nas celebrações festivas. A Igreja aceitou, pois, segundo o autor, a falta não 
foi desse povo inculto, mas das práticas religiosas pagãs, que precisavam ser extintas. 
Para tanto, a Igreja católica despendeu, durante séculos, seus maiores esforços, tornando-
se hegemônica. Entretanto, o comportamento dos camponeses traduzia o que se podia 
chamar de vícios profundos do tempo. De acordo com Febvre, isso levou a uma espécie 
de desencorajamento e cansaço por parte dos melhores recrutas da Igreja. As provas desse 
estado de coisas aparecem nos textos escritos por Paulin de Nôle, les Natalia ou Natalitia, 
que compõem sua obra.

Paulin de Nôle descreveu os festejos de seu santo preferido, São Félix de Nôle. A 
velha basílica recebeu os camponeses da Calábria, trabalhadores do distante Lácio, etc., 
para os dois dias de festejos. Porém, eles não vieram sós. Traziam seus familiares, ani-
mais domésticos, alguns deles escolhidos para oferecer e louvar o santo padroeiro, como 
outrora fizeram para Marte, ou para o grande Júpiter. Os camponeses entraram na velha 
catedral durante a madrugada da véspera, no badalar dos sinos, pois a igreja os recebia 
conforme a velha tradição da pervigia, que precedia a antiga tradição das festas pagãs. 
Os festejos contavam com louvores, danças, bebedeiras, orgias e escândalos excessivos. 
A repressão a tais abusos chegavam de Santo Ambrósio e de Santo Agostinho, segundo 
Boissier, procurando refrear a violência dos jovens camponeses, todos pagãos e materia-
listas. 

Paulin de Nôle mandava pintar frases em latim, tiradas das Escrituras, sobre os mu-
ros dos pórticos onde os camponeses passavam suas noites de orgias. Febvre analisou 
este procedimento e o impacto que causou nos camponeses ao se depararem com estas 
silhuetas coloridas e misteriosas, levando-os a abrir os olhos e a boca, só de admiração. 
Embora se soubesse que a idéia de manifestação artística para fins pedagógicos não fora 
criação de Paulin de Nôle, as catacumbas eram decoradas com afrescos e frases com ob-
jetivos pedagógicos. Por um lado, estava-se diante do lugar de nascimento da evangeliza-
ção e da constituição da iconografia cristã no interior da Gália, antes de uma progressiva 
dissociação que viria com os séculos seguintes. Por outro lado, Febvre pôde analisar a 
arte produzida pelos artesãos religiosos, que não desenvolveram sua arte para satisfação 
pessoal, ou para qualquer contemporâneo seu. A arte era unicamente utilitária, um meio 
de propaganda, de moralização, de evangelização.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 200848

Luiz Alberto Sciamarella SantAnna

Segundo Febvre, nada mais natural que a Igreja utilizasse a arte para cumprir suas 
determinações. Fosse esta uma arte oratória, plástica, o canto, ou a cena dramática. En-
tretanto, nada era natural ou totalmente natural, em se tratando de história das idéias, para 
um historiador. Ele mesmo explica: 

(...) uma palavra talvez os chocasse por sua repetição: pintura. É de pinturas que fala São 
Paulino; de pinturas que escreve São Gregório; de pinturas que se trata no velho adágio: 
‘picturae quase libri laicorum.’ Pinturas sempre; esculturas jamais. Ora, notamos, no 
século XIII, por exemplo, a anormalidade é grande. Como? A escultura se instala no 
portal de todas as igrejas, de todas as catedrais; em Chartres, ela compõe docilmente 
às ordens dos clérigos,uma admirável Bíblia de pedra tem sua composição sob ordens 
escritas do clero, precisa, completa, ortodoxa; verdadeiramente, aí e em cem lugares, o 
livro dos leigos, por excelência; e os textos, no entanto, só falam de pinturas?7

Febvre investigou as causas da inexistência, entre os séculos V e X, de esculturas do 
Deus cristão. Mais precisamente, o pudor dos cristãos diante daquela expressão. Como 
entender os traços que caracterizavam, nos países cristãos, na Alta Idade Média, o culto 
familiar e popular das estátuas e das relíquias dos santos? E mais, quando os cristãos 
reencontraram a arte da escultura e se viram talhando imagens divinas, ou as figuras dos 
santos? O histórico das idéias presentes naqueles séculos pode ajudar a iluminar essas 
questões.

Sabe-se da querela dos iconoclastas desde os primórdios da Igreja, e ela revelou o 
estado de espírito dos cristãos naquela época. Febvre analisou o que era a imagem do 
deus para os gregos e romanos, sendo este o deus em pessoa. Ele citou as constatações 
do historiador medievalista Ch. Picard: “O Xoanon , escreve Picard, o deus em pessoa, 
ativo, vivendo atormentado pelas mesmas necessidades dos homens”.8

O deus era servido, alimentado e protegido do eventual roubo dos habitantes das 
cidades vizinhas, embora soubessem que os deuses puniriam qualquer toque impuro em 
suas imagens. Porém, era uma forma de se apropriarem de sua proteção, ou punirem seus 
inimigos. A prática de roubo de imagens e relíquias de santos não era incomum por parte 
dos clérigos em toda Alta Idade Média. Faziam isso porque procuravam trazer prestígio 
para suas dioceses. Febvre mencionou como exemplo o caso de um religioso de uma 
abadia, nas vizinhanças de Conques, em Rouergue. O religioso se disfarçou, durante dez 
longos anos, na diocese de Agen, esperando a oportunidade de roubar os restos mortais 
de Santa Fé, do mártir do Agenais. Roubo efetuado, foi confeccionada uma estátua, que 
recebeu o nome de Santa Fé de Conques, cuja peregrinação rivalizava com a de Saint-
Jacques de Compostelle. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 2008 49

A história do mental de Lucien Febvre

Em um segundo plano, a análise se voltava para as declarações dos controversistas: 
Tertuliano, em seu livro De Idolatria, com seu ardoroso discurso, imaginando um Cristo 
desgracioso, “Sem Glória, ignóbil será meu Cristo”.9 

Se, para os pagãos, o ídolo era a residência oficial do deus, para os cristãos era a 
residência do demônio. Em De Consensu Evangelistarum, Santo Agostinho citou as pas-
sagens presentes no Antigo Testamento, reforçando os argumentos contra os idólatras. 

Na Alta Idade Média, era intolerável a construção da imagem do Deus cristão, mes-
mo para um idólatra. Febvre mencionou o título de um capítulo de Bernard d´Angers, 
aluno das escolas capitulares de Chartres: “O que as estátuas dos santos permitem ‘acon-
tecer’, do costume universal e do costume ‘hereditário”.  Reproduzido na obra do Abade 
Bouillet, Líber Miraculorum Sanctae Fidis em Paris,1897.10 

O texto foi prudente quanto às imagens dos santos, toleradas sob certas condições, 
mas não admitidas com entusiasmo. O capítulo versa sobre um milagre, não do santo, (no 
caso, Santa-Fé de Conques), mas da imagem do santo. 

Febvre explicou, a partir do relato de Bernard, que a crença num milagre operado 
pela representação de um santo teve sua origem, em parte, no hábito de confeccionar as 
estátuas dos santos em ouro, ou em qualquer metal, e introduzir a cabeça ou um fragmen-
to do corpo do mártir. Esta prática estava presente nas regiões de Auverge, de Rodez, de 
Toulouse e nas vizinhanças. Bernard não constatou o fato simplesmente, ele o julgou, 
esclarecendo as origens da “sensibilidade” existentes nesta crença. “Esta prática parece, 
verdadeiramente, supersticiosa às pessoas racionais; Ela lhes parece ser um rito conser-
vado do antigo paganismo.”11

À primeira vista, o autor considerava o fato condenável “Parece que se conserva 
um ritual, como que preso a cultura dos deuses ou, melhor, de demônios.”12 Entretanto, 
o autor relatava no texto um diálogo com outro idólatra, seu amigo Bernier, ambos diante 
da estátua de Saint Géraud, em Aurillac. No diálogo, Bernard comentou que nem Júpiter, 
nem Marte se sentiriam indignos diante de tal representação. Mas colocou uma distinção 
bem singular quanto às imagens:

De Deus próprio, é um absurdo, é criminoso fazer uma imagem, uma estátua de pedra, 
de madeira ou de metal; uma só exceção é tolerada, esta do crucifixo. É que esta tem 
sua utilidade ‘ celebrar a memória da paixão do senhor’. 13

Em seguida, Bernier comentou: 

É unicamente pelas escrituras verdadeiras dos livros, ou pelas silhuetas coloridas das 
pinturas sobre as paredes dos edifícios que convêm de se manifestarem aos olhos dos 
homens. 14



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 200850

Luiz Alberto Sciamarella SantAnna

Os argumentos, a princípio, não legitimaram o uso de estátuas de santos. Contudo, 
a declaração seguinte, de Bernier, modificou todo o conjunto por um detalhe: “Pois por 
nenhuma razão suportamos estátuas de santos, se não por antigo, invencível, endêmico 
nos costumes das pessoas”.15

Para Febvre, este texto apresenta a distinção fundamental feita entre as imagens de 
Deus e dos santos, o costume na Idade Média, entre a França do norte e do sul, assim 
como da pintura, lícita e útil e a escultura, proibida e maldosa. Mas, sobretudo, podemos 
visualizar, no texto, a sensibilidade existente numa época em que emergia do conflito 
secular vivido pelos homens, quanto às formas de expressão religiosa. O historiador in-
terpretou as questões expostas no texto analisado e concluiu que se tratava de um fundo 
muito velho de idéias imersas em um passado longínquo. Elas foram pensadas na magia, 
velha como o homem, materializada na representação das imagens, mais ou menos feitas 
à sua semelhança. A compreensão do autor se alicerçou nos estudos sobre os ritos de ma-
gia “simpática” do livro Le Rameau d´or de Frazer, de 1915, que demonstra o quanto era 
universalmente conhecida, difundida, esta ação de representar.

Entretanto, para Febvre, o cristão nada tinha a ver com a magia, ele acreditava em 
sua realidade e a proclamava pelas reflexões de Tertuliano, de Santo Augustino e de Eu-
sébio de Cesaréia, dentre outros, que relegaram essas manifestações mágicas ao culto 
pagão. Que os ídolos tenham dado os signos, isso é verdadeiro e conhecido. Mas foram as 
materializações dessas idéias que permaneceram mágicas (desconhecidas), em suas im-
plicações. Mas existiria, por um longo tempo, a crença na identidade entre o personagem 
e a figura que o representava. Persistirá, ainda, por longo tempo, sob formas obscuras, 
o sentimento antigo que animava o xoanon, o deus em pessoa que vivia nas estátuas. 
Um exemplo disso está na prática de levar, em cortejo, as estátuas dos deuses dos povos 
vencidos para Roma, em plena época imperial. Elas eram trancafiadas em prisões, para se 
vingarem dos deuses por terem feito a guerra contra o Império. 

A pintura permanecia afastada do conjunto de idéias materializadas nas estátuas dos 
deuses e santos. Atenção para o exemplo na composição francesa La Ballade, que Villon 
fez para sua mãe orar a Nossa Senhora. A oração encontra-se num “francês” ainda em 
formação, daí a presença de vernáculos latinos: 

Mulher eu sou, pobrezinha e anciã
Nada sei; nem de letras e nem de luzes
No mosteiro vou, sou paroquiana
Paraíso pintado, onde estão harpas e luzes
E um inferno onde condenados penam:
Um me faz pavor, o outro alegria e êxtase.
Faça-me ter alegria, alta Deusa...16



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 2008 51

A história do mental de Lucien Febvre

Para Febvre, o Paraíso e o Inferno pintados eram dois auxiliares preciosos para a pre-
dicação cristã. Versos medievais que traduzem a simplicidade, a humildade e a cândida 
piedade dos pobres velhos descendentes dos camponeses de Nôle. Os estudos de Febvre 
sobre as sensibilidades em épocas anteriores a um acontecimento, seja ele intelectual ou 
material, nos possibilitaram um entendimento mais próximo da realidade vivida (aconte-
cida). Sobretudo, das causas que realmente propiciaram seu aparecimento. Isso permitiu 
que os estudiosos sobre o assunto pudessem se desviar de determinadas características 
impostas aos acontecimentos que lhes eram impróprias ou indevidas. Ao abordar as aná-
lises de Febvre sobre a história das sensibilidades, não nos deteremos mais nos estudos 
que partem de um objeto para aferir a sensibilidade de uma época, mas para estudos his-
toriográficos sobre a contribuição desse objeto. 

Para Febvre, uma determinada época contém a dinâmica e a materialização das idéias 
em uma sociedade, permitindo responder as questões de ordem historiográfica. Este estu-
do promove um entendimento diferente desses processos históricos multifacetados, assim 
como da produção historiográfica a respeito, ao longo dos séculos. Conclui-se, com base 
no entendimento das reflexões de Febvre, que as condições intelectuais, psicológicas e 
espirituais de cada etapa devem ser estudadas e, se possível, entendidas sob a luz das 
sensibilidades reinantes. Elas traduzem os complexos e variados estados de espírito de 
determinadas épocas que, por sua vez, demonstram as verdadeiras necessidades que aten-
dem às produções sociais.

Recebido em Abril/2008; aprovado em Maio/2008.

Notas
* Doutor em História pela UNESP-Assis. E-mail: betoscia@yahoo.com.br. 
1 MANN, Hans-Dieter. Les Principaux Aspects D’une Civilisation – La premiére Renaissance française: 
quatre prises de vues. Pour une histoire a part entière. Paris, Armand Colin, 1971, p. 112.
2 Idem, pp. 529-586.
3 MANN, Hans-Dieter. Lucien Febvre: La pensée vivante d´un historien. Edição citada, p. 115.
4 FEBVRE, Lucien. Combats pour L´histoire. Paris, Armand Colin, 1953, p. 230.
5 FEBVRE, Lucien. Philippe II et la Franche-Comté. Étude d’Histoire Politique, Religieuse et Sociale. 
Paris, Flammarion, 1912, p. 795.
6 FEBVRE, Lucien. Philippe II et la Franche-Comté. Edição citada, p. 798.
7 FEBVRE, Lucien. Pour une Histoire à part Entière. Paris, Bibliothèque Générale de L’École Pratique 
des Hautes Études. VIème. Section. S.E.V.P.E.N., 1962, pp. 810-811.
8 FEBVRE, Lucien. Pour une Histoire à part Entière. Edição citada, p. 811.
9 BERNAUD, apud, FEBVRE, Lucien. Pour une Histoire à part Entière. Edição citada, p. 814.
10 Idem, ibidem.
11 Idem, p. 815.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 41-52, jul. 200852

Luiz Alberto Sciamarella SantAnna

12 Idem, ibidem.
13 BERNAUD, apud FEBVRE, op. cit., p. 815.
14 Ibid.
15 Ibid.
16 Ibid.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 2008 53

A ESPECIFICIDADE DO RELIGIOSO: um diálogo entre 
historiografia e teologia*

Virgínia A. Castro Buarque**

Resumo
A partir do final do século XIX, a 
história das igrejas cristãs passou a ser 
majoritariamente promovida em termos 
científicos e não teológicos, sendo as de-
nominações eclesiais então consideradas 
como um produto histórico, indissociável 
das relações político-sociais vigentes 
em cada temporalidade. Tal leitura, 
todavia, vê-se hoje matizada, face ao 
realce conferido pelas próprias ciências 
humanas a fatores de cunho religioso 
(como as espiritualidades, as teologias...) 
na constituição da historicidade das 
igrejas cristãs. Este artigo retoma uma 
possibilidade interpretativa aberta por 
este enfoque, buscando refletir acerca de 
interfaces cabíveis entre o conhecimento 
histórico e o saber teológico.

Palavras-chave
Historiografia das religiões; história das 
igrejas cristãs; metodologia da  
historiografia religiosa.

Abstract
Beginning from the final years of the 
XIXth. Century, the history of Christian 
churches started being promoted in 
scientific terms, instead of theological 
ones, and the ecclesiastic denominations 
began to be considered a historical  
product, inseparable from the  
social-political relations in force, at each 
temporariness. Such a reading,  
nevertheless, has acquired new shades 
nowadays, due to the enhancement 
brought by the human sciences  
themselves to factors of religious  
character (as spiritual matters, or  
theologies...), in the constitution of  
historicity of the Christian churches. 
This article recaptures an interpretative 
possibility opened by this focusing,  
aiming to reflect about the admissible 
interfaces between the historical  
knowledge and the theological learning. 

Keywords
Historical knowledge about religions; 
theological wisdom; historiography of 
the religions.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 200854

Virgínia A. Castro Buarque

Uma importante repercussão da modernidade, no campo historiográfico, foi a mu-
dança epistêmica processada na escrita da história das igrejas cristãs, que passou a ser 
majoritariamente promovida em termos científicos e não teológicos. Tal alteração nada 
teve de casual: foi neste mesmo período que, nas sociedades ocidentais, a religião perdeu 
sua hegemonia de conferência de sentido à vida social,1 o que viabilizou sua compreen-
são, por pesquisadores e intelectuais em geral, como um produto histórico, vinculado 
às relações político-sociais vigentes em cada temporalidade. De forma concomitante, a 
experiência religiosa passava a ser concebida como um fenômeno cultural, cuja interpre-
tação associava-se ao estudo das linguagens e das representações. Refutava-se, portanto, 
ao mesmo tempo, a especificidade do objeto e da metodologia da historiografia religiosa 
(Julia: 1995) e, com isto, da história das igrejas cristãs. 

Tal erosão da singularidade da história religiosa, todavia, vê-se hoje paulatinamente 
questionada. Endossamos, neste sentido, o postulado da especificidade do objeto da his-
tória religiosa, ainda que passível de leituras inter-relacionais com outras abordagens do 
saber histórico e das demais ciências humanas: “O religioso é um objeto histórico especí-
fico, não se pode diluí-lo numa história econômica ou social como aconteceu nas décadas 
de 60 e 70 ou como ocorre, por vezes, na atualidade, quando a história das mentalidades 
ou a história cultural têm a ambição de englobar, sem mais, a História religiosa […]”.2 

Todavia, encampar a singularidade da história religiosa apresenta problemas pecu-
liares, pois considerando-se a premissa teórica de que cada disciplina científica constrói o 
seu próprio objeto, mostra-se indispensável ao conhecimento histórico precisar conceitu-
almente os significados conferidos ao religioso na prática de escrita da história das igrejas 
cristãs. Tal cuidado não só atua como instância crítica diante dos riscos de simplificação 
analítica na abordagem de discursos e práticas sacrais, como também contribuiu para 
evitar a diluição do religioso num conjunto extremamente extenso (e por isso possivel-
mente amorfo) de sensibilidades culturais. O objetivo do presente artigo será então o 
de reconstituir algumas das interfaces, tão tensionais quanto criativas, entre as leituras 
científica e teológica da história das igrejas cristãs, pois o pesquisador, seja ele histo-
riador ou cientista da religião, “[...] não pode desqualificar a singularidade do aporte da 
reflexão teológica e a pertinência de suas advertências quanto ao risco de positivismo ou 
reducionismo que desqualificam, às vezes, a forma de aproximação das ciências humanas 
ao fenômeno religioso”.3  

1. A validação de uma história científica do religioso

O estudo do religioso sob o enfoque de uma história posteriormente reconhecida 
como científica pode ser recuada até meados do século XVIII, embora seja muito difícil 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 2008 55

A especificidade do religioso

apontar a obra que primeiro explicitou a compreensão da igreja como comunidade hu-
mana e não instituição divina. Grande parte dos estudiosos identificam esta virada nos 
estudos teológicos de Johann Lorenz von Mosheim (+ 1755), professor de Göttingen.4 
Para Mosheim, ainda que a atuação de Deus possa ser reconhecida na fundação e na per-
manência temporal da igreja (ele referia-se à confissão luterana), esta instituição, em seus 
traços mais característicos, era concebida como uma sociedade análoga ao Estado, e sua 
história deveria ser narrada, portanto, como uma história política.5 

Já no início do século XX, a experiência eclesial era relida à luz das ciências sociais, 
principalmente com base em Durkheim (+ 1917)6 e Weber (+ 1930),7 não mais como 
manifestação de um projeto religioso salvífico, e sim como uma elaboração histórico-
cultural e, mais ainda, como uma representação social das relações e vivências coletivas, 
tornando-se um novo campo para a análise histórica.8 Este viés interpretativo da história 
das igrejas, já academicamente hegemônico às vésperas da II Guerra Mundial, veio a 
conquistar espaços internos à Igreja Católica principalmente no pós-Vaticano II, uma 
vez que, desde meados do século, a maior parte das ordens e congregações religiosas 
dedicara-se a estudos históricos sobre sua criação e acerca da espiritualidade que lhes era 
própria. Assim, toda uma geração de pesquisadores (arquivistas, bibliotecários, historia-
dores) empenhou-se nesta tarefa, produzindo obras geralmente rigorosas, com documen-
tação inédita, seriedade de método e sem intuito apologético.9 Entre esses intelectuais, 
alinharam-se também especialistas leigos, publicamente identificados com uma confissão 
religiosa, como Jean Delumeau10 e Giuseppe Alberigo (+ 2007),11 no campo católico, e C. 
Mönnich12 na esfera evangélica.13

Estas produções acerca da história das igrejas cristãs foram elaboradas em diálogo 
com uma historiografia religiosa que assumia contornos cada vez mais dualistas, numa 
cisão entre crenças e condutas que pode ser remontada ao início dos tempos modernos. 
Assim, enquanto uma tendência da história religiosa assumia um viés cultural, estando 
associada ao “[...] ideológico e literário, naquilo que concerne aos sistemas de pensa-
mento”, outra perspectiva incorporava uma faceta sociológica, “naquilo que concerne às 
práticas”.14 Entretanto, esta tipologia, ultrapassando a duplicidade de seus objetos, aponta 
para o desenvolvimento de interpretações historiográficas sobre o religioso basilarmente 
distintas.

Assim, tomando-se como exemplo as publicações em língua francesa, observa-se 
o desenvolvimento de uma historiografia voltada para as práticas religiosas baseada em 
pesquisas de perfil sociológico, como as promovidas de forma pioneira por Gabriel Le 
Bras (+ 1970),15 sacerdote católico que fora colega dos “pais fundadores” dos Annales, 
quando Marc Bloch e Lucien Febvre ainda lecionavam em Estrasburgo, nos anos 1930. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 200856

Virgínia A. Castro Buarque

Le Bras buscou compreender o fenômeno da “descristianização” na França através de 
uma enquete estatística retrospectiva, pautada na freqüência à comunhão, no fluxo de 
vocações religiosas etc.; em tal abordagem, o levantamento dos grupos religiosos era 
relevante na elucidação das motivações da pertença eclesial. Grande parte dos continu-
adores do trabalho de Le Bras foram padres que atuavam em centros de pesquisa e pe-
riódicos especializados da Igreja Católica, como a Revue de l’Histoire de l’Église en 
France. Em paralelo, os estudos das práticas religiosas também adotaram enfoques an-
tropológicos, debruçando-se sobre a alteridade cultural-religiosa geralmente nominada 
como “popular”.16 Essas duas modalidades de análise histórica, a despeito da diversidade 
de seus postulados teórico-metodológicos, confluíram no delineamento da hipótese de 
dessacralização da sociedade ocidental e, portanto, a perda do referencial sagrado na tra-
jetória das igrejas cristãs (substituído por liames políticos, culturais etc.). 

Em contraposição, estudos históricos que privilegiem o imaginário comumente bus-
cam realçar a resistência cultural do religioso na vida eclesial e social. Esta é uma área em 
que coexiste uma grande diversidade metodológica: podem ser citados, ainda sob o re-
corte da historiografia francesa, os trabalhos de uma história literária da espiritualidade,17 
promovidos entre os anos 1930 e 1940 por Henri Brémond (+1933)18 e Étienne Gilson 
(+ 1978),19 ou a produção da história das mentalidades, já preconizada por Marc Bloch 
(+1944)20 e Lucien Febvre (+1956).21 Febvre, que fora aluno de Henri Brémond e questio-
nara Gilson por não relacionar infra-estruturas econômicas, formações sociais e ideolo-
gias, formulou, com seu estudo sobre Rabelais, um marco nos estudos do caráter histórico 
da crença, mesmo que tenha recebido várias críticas contemporâneas, por pressupor uma 
homogeneidade de pensamentos e sentimentos entre os “homens do século XVI”.22 E 
mesmo os estudos de contornos marxistas dedicados à análise do cultural destacavam 
a relevância dos sentidos religiosos na constituição das identidades sociais, como o tra-
balho de Lucien Goldmann (+ 1970),23 que embasado no conceito de visão de mundo, 
extraído de Lukács, afirmava ser o discurso dos grandes escritores o melhor recurso para 
o entendimento da religiosidade de uma época, pois estes exprimiriam o máximo de cons-
ciência possível do grupo social a que pertenciam.

A história literária das idéias e, posteriormente, a história das mentalidades, por 
conferir um maior destaque à especificidade do religioso, viabilizou a promoção de um 
diálogo, ainda que indireto, do conhecimento histórico com o saber teológico, o qual 
debruçava-se cada vez mais para uma interpretação histórica dos dogmas, ainda que de 
maneira subordinada à metafísica tomista, conforme a obra emblemática do jesuíta Henri 
de Lubac.24 Nesta mesma perspectiva, a Universidade de Louvain, na Bélgica, tornou-se 
um pólo de estudos eclesiásticos, criando, em 1900, a Revue de historie ecclésiastique.25 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 2008 57

A especificidade do religioso

Assim, em vários lugares, mas especialmente na França, onde o historiador Henri Irenée 
Marrou26 desempenhou papel determinante, uma geração de jovens leigos destacou-se na 
imbricação de pesquisas teológicas e históricas: em vez de procurar nas obras da patrísti-
ca argumentos apologéticos para provar a antigüidade das doutrinas ou práticas católicas, 
tais autores procuram ressaltar o que havia de original nestes textos, fazendo reviver sua 
riqueza doutrinária e espiritual, e, se possível, reconstituindo, através deles, as experiên-
cias religiosas das comunidades cristãs.27

Deve-se considerar, todavia, que tal “conversão epistêmica” de uma história de perfil 
teológico para a história científica das igrejas cristãs não foi absoluta, uma vez que parce-
la expressiva dos autores dedicados à reconstituição histórica das igrejas cristãs preservou 
os postulados teológicos desta escrita, ainda que buscando articulá-los com as inovações 
metodológicas da historiografia científica, particularmente aqueles lançados pela nou-
velle histoire, entre os quais Hubert Jedin (+ 1981),28 Jean Daniélou (+ 1974)29 e Roger 
Aubert.30

2. A desconstrução da história teológica?

Além de referendar a formulação de uma historiografia religiosa de cunho científico, 
o conhecimento histórico também procedeu, em paralelo, a uma desconstrução teórico-
metodológica da história teológica das igrejas cristãs. Esta espécie de suspeição acadêmi-
ca embasava-se numa dupla refutação: à premissa transcendental ou metafísica da histó-
ria teológica, bem como ao questionamento do perfil ético-político assumido por parcela 
das igrejas cristãs e que fora projetado na narrativa dessa mesma história. Tal identidade 
eclesial foi expressa, nos textos da historiografia religiosa, pela categoria de “cristanda-
de”, que inicialmente relativa ao medievo, passou a designar, de forma genérica, a estreita 
vinculação de algumas igrejas cristãs, destacadamente a igreja católica, a lugares de poder 
sociais e ideológicos próximos do Estado (quando não inseridos nele), os quais apoiavam 
a presença, as atividades e mesmo os privilégios das denominações confessionais insti-
tuídas. Ademais, a categoria de cristandade, sendo rapidamente aplicada ao modelo ecle-
siológico legitimado pelo Vaticano I, passou a designar uma concepção de igreja como 
societas perfecta, hierarquizada e auto-referente (isto é, ultramontana), mesmo quando 
transposta para distintas sociedades e culturas, como as da América Latina.31 Por fim, tal 
categoria também pressupõe uma concepção de igreja limitada ao clero, com destaque 
para o episcopado, fortalecida por um discurso triunfalista, o qual apresenta as denomi-
nações eclesiais como vitoriosas contra distintas formas de heterodoxia.32 Em resumo, a 
história teológica das igrejas cristãs foi considerada eminentemente conservadora.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 200858

Virgínia A. Castro Buarque

De forma concomitante, a história teológica das igrejas cristãs foi ainda criticada 
pela particularidade de suas operações narrativas, consideradas ultrapassadas por uma 
historiografia científica. Entre as principais contestações, podem ser elencadas: 

 O primado da permanência da instituição eclesiástica na longa duração, ao invés 
do realce às descontinuidades ou até a algumas rupturas, numa perspectiva que 
pode ser remontada à obra de Eusébio de Cesaréia,33 no século IV. Afinal, para 
estas denominações confessionais, a conformidade com as origens é prova de ver-
dade da fé. 
 A leitura providencialista de história, expressa através do relato biográfico das 

principais lideranças religiosas das instituições eclesiais cristãs, numa perspectiva 
heroicizante, e por vezes quase hagiográfica.
 O intuito pedagógico, com a consideração do cristianismo como um dos elemen-

tos propiciadores do processo civilizatório, inclusive das novas nações emergentes 
na América. Essa é outra decorrência da concepção da perenidade histórica das 
igrejas cristãs: o futuro pretendido deve dar continuidade a certos aspectos do 
passado, eliminando-se, certamente, os erros cometidos. 
 A exigência de registro documental, o qual assumia um caráter comprobatório. 

Esta preocupação já se fazia presente nos primeiros historiadores eclesiásticos da 
Antigüidade tardia, os quais haviam adotado os hábitos eruditos dos antiquários 
e gramáticos de Alexandria (Momigliano, 193), sendo endossada pelos religiosos 
dos tempos modernos que procederam à crítica hagiográfica, bem como por aque-
les que se depararam com os preceitos de verificação da autenticidade e veraci-
dade das fontes, alguns séculos depois. Deve-se reconhecer, todavia, a existência 
de uma certa desconfiança dos setores eclesiásticos quanto à aplicação do método 
histórico-crítico: parecia-lhes que uma rigorosa historização ameaçava a dimensão 
transcendente do cristianismo.34

 A compreensão de que o pesquisador, ainda que domine uma metodologia crítica 
da interpretação histórica, não se encontra habilitado a escrever uma história da 
Igreja caso não professe a fé cristã. E é de forma indissociável da profissão de fé 
que a história da igreja é adotada como disciplina obrigatória na formação teo-
lógica católica, conforme determinação do Magistério.35 Aliás, grande parte dos 
autores da história teológica das igrejas cristãs era composta por eclesiásticos, o 
que não raramente propiciava uma boa auto-imagem aos religiosos que escreviam 
essas histórias, em contraposição a leituras anti-clericalistas redigidas por letrados 
laicos. 

Tal conjunto de recriminações, veladas ou explícitas, que vinha sendo tecido por 
uma historiografia científica no tocante às premissas de uma história teológica das igrejas 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 2008 59

A especificidade do religioso

cristãs, tem passado, porém, por um processo de revisão, deslanchado, sobretudo a partir 
das duas últimas décadas do século XX. Desta maneira, a categoria de cristandade vê-se 
despojada de um perfil monolítico de configuração das igrejas cristãs, em prol de uma 
leitura mais complexa das instituições eclesiais, que aponta para as tensões, contradições 
e paradoxos que perpassam a dinâmica interna dessas organizações. É preciso também 
considerar os sentidos atribuídos às instituições eclesiais pelos seus próprios membros 
(clericais e laicos, femininos e masculinos), vislumbrando-se assim tais denominações 
confessionais em sua flexibilidade e mudanças.36

Tal reinterpretação, contudo, ainda não abarca a questão da especificidade do religio-
so no processo de escrita de uma história das igrejas cristãs, limitando-se a romper com 
a esquematização estrutural que dicotomizava os poderes em dominantes e subalternos, 
inclusive num âmbito infra-institucional. Com isto, os fatores constituintes do religioso 
continuam obliterados e, por vezes, estereotipados, como pode ser lido, por exemplo, 
nas passagens abaixo transcritas, retiradas de duas obras já clássicas em nossa literatura 
acadêmica. Seus autores, a despeito de buscarem incorporar um viés antropológico em 
suas análises, mantiverem um olhar redutor sobre a experiência religiosa, associando-a 
monoliticamente a preconceitos, superstições e até mesmo a fetiches sexuais. Assim, no 
início dos anos 1970, Roque Spencer de Barros afirmava que:

O esboço traçado vale, aliás, tanto para as classes cultas como para as iletradas: é sem-
pre o aspecto exterior, a superstição grosseira ou a polida indiferença o que as marca 
religiosamente na época que estudamos. No catolicismo, o que toca o povo ingênuo é 
a pompa exterior, com suas centenas de santos [...] O que toca ainda particularmente à 
mulher é a figura do padre que a aconselha e confessa. Pouco lhe importa, contudo, a 
doutrina católica [...]. Em resumo, nem imperadores, nem homens cultos, nem o clero, 
nem o povo, poder-se-iam definir como católicos, na acepção exata do termo, embora 
católicos se declarassem todos eles.37

Duas décadas depois, Luis Mott considerava que:

Outros católicos dedicavam-se de corpo e alma à vida mística pelo próprio prazer que 
tais exercícios pios costumavam provocar em certas almas mais melancólicas e predis-
postas à autoflagelação física ou espiritual [...]. Tal qual o masoquista sexual, muitos 
penitentes com certeza chegavam próximos do orgasmo místico quando maceravam a 
carne com disciplinas e cilícios, ou aceitavam humildemente reprimendas e castigos 
mesmo quando eram inocentes das culpas que se lhes acusava.38

3. A retomada do teológico pela historiografia

A busca da especificidade do religioso na escrita da história das igrejas cristãs con-
duz-nos então, em um movimento retrospectivo, ao período de configuração do campo 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 200860

Virgínia A. Castro Buarque

historiográfico, efetivado no oitocentos. Desde então, história e teologia fundamentam 
sua diferença epistêmica em um duplo fator: o critério de interpretação do real (a fé, 
acompanhada de um pertencimento eclesial, para o teólogo; o referencial teórico, para 
o historiador) e as operações de narrativização, promovidas por associações analógicas 
(aqui o autor começa um parênteses, porém não o fecha)(enquanto a teologia preconiza 
o reconhecimento dos laços, ainda que dessemelhantes, que unem Criador e criaturas, 
Revelação e experiência vivida, a metodologia histórica postula uma autonomia da repre-
sentação, uma “invenção” da realidade, com base no entrecruzamento de critérios cientí-
ficos, da subjetividade humana e de pressões político-sociais.39

Tais fronteiras, todavia, não impediram os diálogos entre esses saberes. Assim, no 
bojo do pensamento romântico, reativo à racionalidade iluminista, autores como Herder 
(+1803)40 e Schleiermacher (+1834) buscaram identificar a ação implícita da Providência 
nos atos criativos humanos, e não em uma ontologia histórica. Em paralelo, a investigação 
histórica sobre os fenômenos religiosos apresentou um grande refinamento metodológico, 
que não deixou de repercutir na exegese bíblica. Parcela das idéias de Herder impactaram 
o pensamento do luterano August Neander (+1850),41 aluno de Schleiermacher na Uni-
versidade de Halle e posteriormente professor de história da Igreja na Universidade de 
Berlim, mas mostraram-se (pois aqui ela refere-se as idéias) também determinante para 
as reflexões desenvolvidas pelo católico Johann Sebastian Drey (+ 1834). Para este autor, 
a verdade cristã desvela-se de forma progressiva na história, apoiada pelo processo de 
conceitualização teológica da revelação divina, já previamente contida nas Escrituras e na 
interpretação doutrinal; numa crítica à desqualificação iluminista, ele afirmou que o cris-
tianismo não é a letra ossificada da Escritura e da tradição, mas uma formulação cultural, 
no qual a fé é, de forma concomitante, preservada e renovada em contínuas reelabora-
ções. Podem também ser citados, nesta mesma perspectiva, os esforços interpretativos de 
Ferdinand Christian Baur (+ 1860),42 luterano, bem como em J. Adam Möhler (+ 1838), 
católico, autores que buscaram reconstituir as transformações na historicidade das igrejas 
a que pertenciam com ajuda do idealismo alemão.43 

Assim, aos poucos, a releitura do teológico à luz da história ia deixando de remeter 
necessariamente a um mistério incognoscível, para além da linguagem (como asseverou 
a fenomenologia, com Mircea Eliade, Rudolph Otto ou Alphonse Dupront) e, com isto, 
mostrou-se possível circunscrever áreas de interação da teologia com o conjunto das ci-
ências humanas, sobretudo na esfera lingüística. Neste sentido, reflexões contemporâne-
as apontam para a possível contribuição dos estudos teológicos, que favoreceriam uma 
maior clarificação das terminologias utilizadas pelas diferentes tradições religiosas, pos-
sibilitariam a explicitação de pressupostos religiosos implícitos aos discursos analisados 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 2008 61

A especificidade do religioso

pelos pesquisadores do religioso e, mais ainda, suscitariam uma reflexão sobre o sentido 
da descrença, ocorrente mesmo dentro de espaços eclesiais.44 Reconhecemos como vá-
lidas todas essas assertivas, mas parece-nos que o desafio lançado à historiografia, no 
tocante à singularização dos sentidos contidos na experiência religiosa (que ultrapassam 
a dimensão semântica dos textos, embora não prescinda ela), ainda não foi plenamente 
respondido.

Ora, se nos debruçarmos sobre as publicações teológicas hoje circulantes, verificare-
mos que, em muitas destas obras, a experiência religiosa foi significada de forma indutiva 
e, mais do que isto, tomando como referência os limites, as ausências, os “aquéns” da 
realidade histórica. Parece-nos, portanto, ser aí, onde a racionalidade das ciências e das 
filosofias modernas tende a renunciar à síntese explicativa, frente a tantas incoerências 
e absurdos que continuamente agridem as referências éticas e culturais norteadoras das 
relações entre pessoas, grupos e povos, que a hermenêutica teológica oferece à análise 
historiográfica outra lógica, em afinidade à kénosis de um Deus que se encarna e é crucifi-
cado. Foi, inclusive, em função de tais reordenações de sentido que algumas comunidades 
cristãs chegaram a contestar a racionalidade vigente, proferindo um protesto ético contra 
a fatalidade da ordem que se imputava como natural:

Mas para afirmar a não coincidência entre fatos e sentido, era necessário um outro cená-
rio, religioso, que introduzisse, ao modo de acontecimentos sobrenaturais, a contingên-
cia histórica desta ‘natureza’ e, com referenciais celestes, um lugar para esse protesto. 
[...] dizia-se uma inaceitabilidade da ordem estabelecida, a justo título sob a forma do 
milagre [...] um discurso diferente, no qual só se poder crer – da mesma forma que uma 
reação ética deve acreditar que a vida não se reduz àquilo que se vê. [...] os relatos de 
milagres [...] oferecem ao possível um lugar inexpugnável, por ser um não-lugar, uma 
utopia.45

Mas como o conhecimento historiográfico pode ressignificar a dimensão histórico-
eclesial da fé, com seus desdobramentos nas práticas, relações e identidades sociais? As 
respostas são múltiplas, apresentando-se a seguir apenas uma dentre tantas possibilida-
des, que buscamos operacionalizada em pesquisas desenvolvidas no Grupo de Pesquisa 
de Historiografia Religiosa da UFOP. Neste esforço reflexivo conjunto de professores e 
estudantes de pós-graduação e graduação, foram elencadas como relevantes as seguintes 
operações metodológicas:

1- No entrecruzamento da problemática lançada pelo historiador, a partir das conjun-
turas que o instigam no tempo presente, e o discurso contido nas fontes, promove-se a 
seleção de número restrito de enunciados, que possam ser entendidos como protocolos 
de leitura. Assim, considera-se o texto documental (seja ele uma autobiografia, uma 
correspondência, um tratado etc.) como o resquício de uma experiência de fé, confi-
gurada em padrão retórico particular – o início do percurso investigativo é demarcado, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 200862

Virgínia A. Castro Buarque

portanto, por uma prática de enunciação (já que aquilo que é dito mostra-se indissociá-
vel do como é dito), e não por um sistema teórico ou ideológico.
2- Parte-se então para uma interpretação crítica desses enunciados, mediante a recons-
tituição da apropriação por eles promovida das diferentes matrizes teológicas do cris-
tianismo (tais como as vertentes agostiniana, aristotélico-tomista, mística...). Visa-se, 
desta maneira, discernir o lugar assumido pelos sujeitos da escrita perante uma cultura 
religiosa, num processo indissociável do estabelecimento e realocações das relações 
de poder. 
3- A seguir, tais enunciados são ressignificados com base nos próprios fundamentos 
epistêmicos da fé cristã, numa tessitura em que a experiência religiosa torna-se o ponto 
nodal entre a trajetória biográfica, a instituição eclesial e a experiência social, conforme 
representado no gráfico figurado logo abaixo. A proposta, nesta etapa, é discernir o que 
tornou possível a produção de uma determinada escrita, quer dizer, a “economia reli-
giosa” sem a qual o discurso não existiria. 
4- Por fim, buscamos interpretar o potencial performativo da experiência religiosa, no 
cruzamento entre as práticas descritas na textualidade e a maneira como foram enun-
ciadas e vivenciadas.

O empenho por repensar os fundamentos teóricos e metodológicos de uma historio-
grafia religiosa sustenta-se na convicção de que assim como a leitura histórica possibilitou 
às teologias uma maior abertura às variadas manifestações eclesiais da fé, que passaram 
a ser consideradas como reinterpretações da tradição cristã, numa identidade jamais com-
pletamente circunscrita no âmbito institucional e doutrinário das igrejas, a conferência de 
uma relevância hermenêutica à especificidade da fé eclesial na reconstituição da histori-
cidade do cristianismo pode viabilizar criativas respostas da produção científica, sempre 
atenta às tessituras entre espiritualidade, poder e subjetividade.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 2008 63

A especificidade do religioso

Notas
* Professora Doutora do Departamento de História – UFOP. E-mail: virginiabuarque@terra.com.br
1 CERTEAU, Michel de. La rupture instauratrice ou le christianisme dans la culture contemporaine. Es-
prit, pp. 1177-1214, jun. 1971.
2 GOMES, Francisco José Silva. A religião como objeto da História. In: LIMA, Lana L. da Gama et alli. 
História & Religião. Rio de Janeiro, Mauad, pp.13-24, 2002.
3 EIXEIRA, Faustino (org.). As ciências da religião no Brasil: afirmação de uma área acadêmica. São 
Paulo, Paulinas, 2001, p. 313.
4 VON MOSHEIM, Johann Lorenz. Institutionem Historia Ecclesiastica antiquioris et recensioris...  
[1755]. A obra foi traduzida para o inglês, com o título Institutes of ecclesiastical history, ancient and 
modern... 3 v. Disponível em: http://www.archive.org/details. 
5 MOMIGLIANO, Arnaldo. As origens da historiografia eclesiástica. As raízes clássicas da historiografia 
moderna. São Paulo, Edusc, 2004, p. 211; PRIEN, Hans Jürgen. Problemas e metodologia para uma histó-
ria de síntese da Igreja na América Latina. In: CEHILA. Para uma História da Igreja na América Latina: 
marcos teóricos; o debate metodológico. Petrópolis, Vozes, 1986, pp. 75-92.
6 DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo, Paulinas, 1989
7 WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. São Paulo, Pioneira, 1985. 
8 JULIA, Dominique. A religião: história religiosa. In: LE GOFF, Jacques e NORA, Pierre. História: 
novas abordagens. 4ªed. Rio de Janeiro, Francisco Alves, 1995, pp. 106-131.
9 LE BRUN, Jacques. Michel de Certeau, historien de la spiritualité. Recherches de Science Religieuse. T. 
91/4, oct.-dez., 2003, p. 536.
10 DELUMEAU, Jean. O pecado e o medo no Ocidente. São Paulo, Edusc, 2003. 
11 ALBERIGO, Giuseppe. Nouvelles frontières de l’histoire de l’Église. Concilium, 57, 1970, pp.59-74.
12 MÖNNICH, C. L’Histórie de l’Église dans l’ensemble des sciences humaines. Concilium, 57, 1970, 
pp.37-46.
13 POIRIER, Paul-Hubert. De l’histoire de l’Église em Faculte de théologie. Réflexions sur la nature 
et l’objet d’une discipline. Laval théologique et philosophique, v. 47, n. 3, 1991, pp.401-416, p. 406.  
(Disponível em http://ed.erudt.org/iderudit/400632ar)
14 CERTEAU, Michel de. A escrita da História. Rio de Janeiro, Forense Universitária, 1982, p. 124.
15 LE BRAS, Gabriel. Statistique et histoire religieuse [1931]. In: Études de sociologie religieuse. Paris, 
v. 2, 1955-1956.  
16 Cf. AGULHON, Maurice. Pénitents et francs-maçons. Paris, Fayard, 1968, que em seu estudo sobre as 
redes devocionais, os quais afirmam a primazia das relações de sociabilidades, e não do pertencimento 
religioso, na constituição dos círculos de piedade. 
17 Esta vertente interpretava as grandes obras de espiritualidade não como produções individuais, mas 
como expressões de “[...] um princípio organizador que ligasse, numa rede de relações homogêneas, 
todos os fenômenos de uma época: do que resulta a importância conferida às noções de influência ou de 
‘mentalidade’” (Julia: 1976: 111). 
18 BRÉMOND, Henri. Histoire littéraire de sentiment religieux en France depuis la fin des Guerres de 
Religion jusqu’à nos jours. 11 v. Paris, Bloud et Gay, 1916-1934. 
19 GILSON, Étienne. La philosophie au moyen age des origens patristiques à la fin du XIV suècle. Paris, 
Payot, 1946. 
20 BLOCH, Marc. Os reis taumaturgos. São Paulo, Cia das Letras, 1993.
21 FEBVRE, Lucien. Um destin, Martin Luther. Paris, [1928] e Le probème de l’incroyance au XVI siècle: 
la religion de Rabelais. Paris, 1942.
22 BURKE, Peter. A revolução francesa da historiografia: a Escola dos Annales. São Paulo, Unesp, 1991, 
pp. 39-42.
23 GOLDMANN, Lucien. Dieu Caché: étude sur la vision tragique dans les pensées de Pascal e dans le 
théâthre de Racine. Paris, Gallimard, 1955. 
24 DE LUBAC, Henri. Catholicisme. Paris, Cerf, 1938.stica, seguindo-se a aplica ura e busca reconstituir 
os significados da mensagem bo recrutamento social pr



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 53-64, jul. 200864

Virgínia A. Castro Buarque

25 EICHER, Peter. Dicionário de conceitos fundamentais de teologia. São Paulo, Paulus, 1999.
26 MARROU, Henri Irenée. Santo Agostinho e o agostinismo. São Paulo, Agir, 1957.
27 AUBERT, R. e HAHHAR, J. Nova História da Igreja. Volume V: A Igreja na Sociedade Liberal e no 
Mundo Moderno. Tomo III. Petrópolis, Vozes, 1976, pp. 173-174.
28 JEDIN, Hubert. Concílios ecumênicos: história e doutrina. Barcelona, Herder, 1961.
29 DANIÉLOU, Jean. Sobre o mistério da história. Barcelona, Herder, 1964.
30 ROGER, Aubert. Nova história da Igreja. v. 7. Petrópolis, Vozes, 1976.
31 RICHARD, Pablo. Morte das cristandades e nascimento da Igreja. São Paulo, Paulinas, 1982.
32 QUADROS, Eduardo Gusmão. Os fundamentos do lugar: uma análise da obra de Cônego Trindade. 
Cultura e Sociedade, UFG, 9, 2006, pp.151-160 e pp. 155-157.
33 EUSÉBIO [DE CESARÉIA] História eclesiástica. São Paulo, Paulus, 2000
34 A Encíclia Pascendi (1907) sistematizou e refutou as novas tendências que emergiam em teologia e 
exegese sob a denominação de “modernismo”; o Decreto Lamentabili sane exitu (1907) condenou 65 
proposições sobre a interpretação da Sagrada Escritura e os mistérios da fé; por motu próprio Sacrorum 
artistitum (1910), Pio X exigiu do clero um juramento antimodernista, também proibindo nos seminários 
a leitura de periódicos que tratassem de questões científicas e sociais em desenvolvimento. As sanções 
estenderam-se até o período da II Guerra Mundial, com excomunhões e inúmeras inclusões no Index. A 
despeito desta atuação repressora, não houve um êxodo massivo da Igreja, mas sim um afastamento dos 
jovens prelados das pesquisas, em favor de um apostolado mais atuante. RÉMOND, René. Histoire de la 
France religieuse. T. 4. Paris, Du Seuil, 1992.
35 Cf. Constituição apostólica Sapientia Christiana, de 1979, com o anexo Ordinationes; Código de Direi-
to Canônico, cânon 252, de 1983, que retoma o Código de 1917 CHAPPIN, Marcel. Introdução à história 
da Igreja. São Paulo, Loyola, 1999.
36 TORRES-LONDOÑO, Fernando. A produção historiográfica sobre a Igreja da América Latina nos últi-
mos 50 anos. In: HOORNAERT, Eduardo. História da Igreja na América Latina e no Caribe. 1945-1995. 
O debate metodológico. Petrópolis, Vozes, 1995, p. 203.
37 BARROS, Roque Spencer M. de. Vida religiosa. In: HOLANDA, Sérgio Buarque de (dir.). História 
geral da civilização brasileira. O Brasil monárquico. T. 6: Declínio e queda do Império. 6ªed. Rio de 
Janeiro, Bertrand do Brasil, 2004, p. 377.
38 MOTT, Luiz. Cotidiano e vivência religiosa: entre a capela e o calundu. In: SOUZA, Laura de Mello 
e (org.). História da vida privada no Brasil. v. 1: Cotidiano e vida privada na América portuguesa. São 
Paulo, Cia. das Letras, 1997, p. 174.
39 BOFF, Clodovis. Teoria do método teológico. Petrópolis, Vozes, 1998.
40 HERDER, J. G. Idéias sobre a filosofia da história da humanidade. HERDER, J.G. Filosofia da História 
para a Humanidade. [1791]. Trad. José M. Justo. Lisboa. Antígona, 1995. 
41 History of the Christian religion and church [1881]. Disponível em: http://www.archive.org/details/
generalhistoryof00nean 
42 BAUR, Ferdinand Christian. Paul the Apostle of Jesus Christ : his life and work, his Epistles and his 
doctrine: a contribution to a critical history of primitive Christianity [1876]. Disponível em: http://www.
archive.org/details/paultheapostle01bauruoft
43 PRIEN, Hans Jürgen. Problemas e metodologia para uma história de síntese da Igreja na América Lati-
na. In: CEHILA. Para uma História da Igreja na América Latina: marcos teóricos; o debate metodológi-
co. Petrópolis, Vozes, pp. 75-92, 1986, pp. 80-81.
44 GROSS, Eduardo. Considerações sobre a teologia entre os estudos da religião. In: TEIXEIRA, Faustino 
(org.). As ciências da religião no Brasil: afirmação de uma área acadêmica. São Paulo, Paulinas, 2001, 
pp. 337-341.
45 CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1, Artes de fazer.  Petrópolis, Vozes, 1994, pp. 77-79.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 65

A NOVA HISTÓRIA RELIGIOSA - 
(A propósito de um livro recente)*

Antonio Paulo Benatte** 

Resumo
A partir da análise de um livro recente, o 
artigo discute questões teóricas, metodo-
lógicas e historiográficas pertinentes ao 
campo da história religiosa.

Palavras-chave
Religião; história; teologia.

Abstract
Based on the analysis of a recent 
book, the article discusses theoretical, 
methodological and historiographic 
questions pertaining to the field of 
religious history. 

Keywords
Religion, history, theology.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200866

Antonio Paulo Benatte

Os estudos de história religiosa, ou história das religiões e religiosidades, têm cres-
cido e se renovado no Brasil desde os anos 1980, em consonância com as tendências ob-
servadas em outros países. Na universidade, mormente nos programas de pós-graduação, 
consolidam-se áreas e linhas de pesquisa bem definidas. A fundação de grupos como o 
GT Nacional de História das Religiões da ANPUH e a Associação Brasileira de História 
das Religiões (ABHR); a criação, em 2008, da Revista Brasileira de História das Religi-
ões; a organização, nos últimos anos, de uma série de importantes encontros, congressos 
e simpósios; e, principalmente, o incremento da produção bibliográfica, tudo indica o 
crescimento quantitativo e qualitativo de um promissor campo historiográfico. O livro, 
recentemente publicado, do historiador e teólogo Alfredo dos Santos Oliva – A história 
do Diabo no Brasil1 – vem ocupar um lugar importante nesse campo, pelas razões que 
passarei a expor. De que trata a obra? O autor o diz claramente: 

O presente livro tem como objeto as práticas discursivas acerca do Diabo produzidas no 
âmbito da IURD [Igreja Universal do Reino de Deus], desde a sua fundação como insti-
tuição (1977) até o momento em que a pesquisa para este livro foi encerrada (2005).2

Na linhagem da história-problema preconizada por Marc Bloch e Lucien Febvre, o 
pesquisador começa por estabelecer um questionário: 

(1) Como o discurso sobre o Diabo na IURD se relaciona, seja por continuidade ou 
descontinuidade, com a história do cristianismo? (2) Como está configurado, interna-
mente, o discurso sobre o Diabo na referida igreja? (3) Como o discurso sobre o Dia-
bo na igreja do Bispo Macedo se relaciona com outros discursos religiosos no Brasil 
contemporâneo?3

As respostas a essas questões resultaram em quatro capítulos, os três primeiros de 
conteúdo historiográfico, e o último de conteúdo mais teórico-metodológico, embora 
nunca dissociado da análise empírica do objeto. Na verdade, questões teóricas e meto-
dológicas pontuam ao longo de toda a narrativa; assim, verifica-se um notável equilíbrio 
entre empiria, teoria e metodologia, o que faz com que o livro conte efetivamente duas 
histórias: a história das crenças e práticas em torno do Diabo e seus demônios, e a histó-
ria do próprio labor intelectual que investiga essas mesmas crenças e práticas, ou seja, a 
história da elaboração do objeto.

O primeiro capítulo é eminentemente bibliográfico. Para fundamentar suas análises 
em terreno seguro, o autor esboça, em grandes traços, uma história do Diabo na longa 
duração, do judaísmo antigo e do cristianismo primitivo aos dias atuais. Na esteira da his-
tória genealógica nietzschiana de Michel Foucault, a investigação procura perceber como 
diferentes concepções acerca do Inimigo de Deus e de nossas almas “instituem diversos 
modos de exercício de poder sobre a vida das pessoas”.4 Essa longa e temerária excursão 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 67

A nova história religiosa

poderia ser considerada um desvio de rota; mas, além de mostrar as continuidades e des-
continuidades nas representações do Diabo, ela fundamenta a análise mais circunscrita 
que se segue – pois, evidentemente, as práticas e crenças da IURD sobre o vil tentador 
não partem de um vácuo nem são uma construção ex nihil, e sim retomam e recriam 
representações historicamente construídas desde os tempos bíblicos. Ou seja, as fontes 
primeiras das práticas e das representações contemporâneas em torno do Adversário são 
os textos bíblicos canônicos do Antigo e do Novo Testamento; daí as visões vetero e ne-
otestamentárias do mal – ou melhor, de sua personificação no Diabo e em seus demônios 
– serem um ponto de partida (ou de chegada) necessário. Assim, o capítulo é fundamental 
para compreender as sucessivas recepções, apropriações e usos historicamente contingen-
tes dos textos sagrados: “A importância de se revisitar os textos sagrados se justifica pelo 
fato de que novas práticas são sempre criadas a partir de fragmentos de práticas antigas”.5 
O mesmo poder-se-ia dizer quanto às representações.

A análise, apesar de bibliográfica, não se limita a reproduzir teses de autores consa-
grados nos campos da sociologia, filosofia, teologia e história, mas dialoga criticamente 
com esse corpus a partir dos próprios conhecimentos bíblicos, teológicos e historiográfi-
cos articulados pelo autor. Isso fica evidente, por exemplo, quando refuta a tese da ruptura 
na personalidade de Deus, defendida pelo historiador Jeffrey B. Russell:

Mais adequado seria dizer que há um rompimento ou um adequamento, no âmbito da 
cultura judaica, de uma visão monista (Deus como o autor e mantenedor da ordem 
cósmica) para uma visão dualista (Deus enfrenta um adversário poderoso para manter 
a ordem cósmica).6

Não entrarei em detalhes quanto a essa complexa história, mesmo porque não tenho 
competência para tanto; apenas assinalo que as pesquisas sobre a história do Diabo na 
cultura ocidental permitem mostrar, por exemplo, como as práticas e representações em 
torno desse personagem na IURD (o discurso demonizante, os rituais de exorcismo) não 
se separam do amplo processo de demonização da alteridade, e em especial da alteridade 
religiosa, que atravessa a história do cristianismo desde a época apostólica. De fato, se o 
Diabo é uma “máscara sem rosto” (Luther Link), ele facilmente assume o rosto do opo-
nente, e o livro mostra como essas práticas históricas são constantemente (re)atualizadas 
nos diversos avatares da demonologia cristã. 

No segundo capítulo, Oliva aborda a implantação e difusão do pentecostalismo no 
Brasil. Conhecedor da ampla bibliografia sobre o tema, o autor contextualiza o movimento 
sócio-religioso em seu quase um século de história no País. A partir de suas raízes teoló-
gicas européias e norte-americanas (metodismo, avivalismo e movimentos de santidade), 
caracteriza o pentecostalismo como uma religião das camadas populares urbanas, mos-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200868

Antonio Paulo Benatte

trando como “dentro desta categoria social [ele] viria a ser uma importante alternativa de 
reconstrução de um mundo que se dissolvia rapidamente”.7 O pentecostalismo é inserido 
no contexto histórico de desenvolvimento da sociedade urbano-industrial no século XX; 
ou seja, é caracterizado como uma religião da modernidade, apesar de seus elementos 
doutrinais pré-modernos e mesmo antimodernos. O neopentecostalismo, emergente no 
último terço do século passado, é caracterizado como uma religião midiática adequada 
à lógica sistêmica do capitalismo tardio, que alguns teóricos preferem chamar sociedade 
do consumo ou pós-moderna. Atento às diversas continuidades e rupturas na constituição 
do campo, o autor percebe uma série de diferenciações aparentemente insignificantes que 
atravessam e constituem o(s) pentecostalismo(s). Aqui, mesmo endossando teses consa-
gradas sobre o pentecostalismo no Brasil, o autor distancia-se criticamente das tipologias 
ou classificações prévias construídas pelas ciências sociais, inclusive a história.

O terceiro capítulo traz uma acurada cartografia do campo religioso cristão do Brasil 
contemporâneo no que se refere às representações em torno do Diabo. Para efeitos com-
parativos, o autor analisa a visão do mal, do pecado e do Diabo em diferentes perspectivas 
teológicas cristãs: no protestantismo tradicional, na teologia da libertação, no pentecosta-
lismo clássico e no neopentecostalismo iurdiano. Nesse contexto, a formação discursiva 
religiosa aparece em contraste antitético com a formação discursiva científica, que nega a 
realidade ontológica do Diabo e seus demônios. O historiador explica: 

Com a diversidade religiosa no Brasil, tem também se difundido uma grande soma de 
discursos e práticas acerca do Diabo. A racionalização do mundo da vida nas sociedades 
modernas tem feito com que discursos e práticas que deitam raízes em tempos antigos 
convivam com outros fundamentados ou apropriados pela perspectiva científica.8

Nos diferentes discursos teológicos acima referidos, o Diabo, representado como 
possuidor de uma realidade ontológica, é respectivamente caracterizado como: 

Ser pessoal que age principalmente através da tentação moral e do erro doutri-1.	
nário, que raramente possui as pessoas (protestantismo tradicional);
Ser pessoal que age principalmente através da tentação moral e que possui 2.	
menos raramente as pessoas (pentecostalismo clássico);
Um ser impessoal manifesto nas estruturas injustas da sociedade (catolicismo e 3.	
protestantismo de libertação);
Ser pessoal que age principalmente através da possessão e é o responsável por todo 4.	
tipo de desgraça (pentecostalismo contemporâneo ou neopentecostalismo).9

A seguir, o capítulo adentra diretamente no objeto central do estudo: as práticas dis-
cursivas acerca do Diabo e seus demônios na igreja do Bispo Macedo. Fiel à inspiração 
foucaultiana, o autor analisa então o corpus teológico da demonologia iurdiana. Apreen-
de-se uma boa síntese de suas teses numa passagem do quarto e último capítulo:



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 69

A nova história religiosa

O Diabo e seus demônios não existem como realidade objetiva nem subjetiva, mas são 
construídos historicamente a partir de discursos e práticas. Os discursos pronunciados 
pelo cristianismo ao longo dos séculos e pela IURD na atualidade constituem o Diabo 
e seus demônios como realidade objetivada. Mais que isso, o saber demonológico 
dos livros e dos líderes da IURD não só constroem o Diabo e seus demônios, como 
também constroem a identidade e a história de vida de sujeitos endemoninhados e 
desdemoninhados.10

A investigação, em suma, incide sobre discursos, ou melhor, sobre práticas discur-
sivas: a demonologia e a própria figura do Diabo é tomada como produto cultural de 
distintas formações discursivas, descontinuamente situadas no tempo de uma muito longa 
duração. Na verdade, o trabalho leva em conta, a um só tempo, formas de pensamento – a 
teologia do mal e a demonologia – e práticas – o exorcismo; e tanto as práticas discursivas 
quanto as “práticas práticas” objetivam um lugar comum: o corpo das pessoas. 

Como disse, reflexões teóricas e metodológicas pontuam ao longo do texto. É perti-
nente, pois, tecer algumas considerações sobre o instrumental utilizado pelo historiador. 
A estratégia escolhida é inserir a obra em uma discussão mais geral sobre o papel da inter-
disciplinaridade na constituição do campo, ou sub-campo, da nova história religiosa. Para 
isso, é necessário hipostasiar certa unidade (de fato inexistente) nesse canteiro de obras 
extremamente heterogêneo que se convencionou chamar “nova história religiosa”.

O que é a nova história religiosa? É necessário observar, inicialmente, que entre a 
história religiosa tradicional e a nova história religiosa há uma série de rupturas epistêmi-
cas. A nova história religiosa faz-se inteiramente sob o signo da interdisciplinaridade: é 
uma história que toma como modelo e parceiras as ciências sociais. Na verdade, a história 
religiosa, desde o final do século XIX, foi tradicionalmente uma das áreas de pesquisa 
mais predispostas a romper com as compartimentações disciplinares e abrir-se às trocas 
entre os diferentes domínios do saber. A diversidade das linguagens e práticas religiosas, 
a multiforme presença do sagrado na história das sociedades e civilizações, a própria 
natureza complexa do objeto demandava um tratamento mais ou menos ecumênico dos 
fenômenos religiosos pelas várias disciplinas laicas que se formavam no contexto de se-
cularização dos saberes. Como observa o historiador Mauro Polacow Bisson, 

No fim do século XIX, a religião já se tornara um campo de conhecimento per se. As-
sim como o mundo físico havia se tornado muito mais um objeto de investigação do que 
de crença, também o mundo das idéias religiosas produziu seus investigadores e mape-
adores, visando descobrir, mapear, classificar e analisar seus conteúdos. Desde então, 
teorias e aproximações são trazidas a público, evidenciando metodologias peculiares ao 
campo do conhecimento que pretende investigar as manifestações religiosas, seja ele a 
Antropologia, a Sociologia, a Psicologia ou a própria História.11 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200870

Antonio Paulo Benatte

É necessário estender-se um pouco mais sobre algumas circunstâncias desse diálogo 
interdisciplinar, porque ele não é acidental, mas constituinte da nova história religiosa. Os 
estudos de religião já foram definidos como uma área “academicamente impura”, quando, 
de fato, seria mais produtivo considerá-los estudos abertos, mais que outros, aos enfoques 
interdisciplinares. 

Observa-se que Alfredo Oliva, ao praticar uma história cultural do religioso, não 
abandona os ensinamentos da história social. E com toda a razão, pois a experiência tem 
comprovado que separar história social e história cultural é um gesto pueril que, em nome 
muitas vezes de modismos e novidades, conduz não raro ao empobrecimento da análise 
historiográfica. Quanto a isso, as palavras de Jean-François Sirinelli são bastante ponde-
radas: “Todo o ramo da história que encarasse desligar-se da história social – e isto, preci-
samente, em nome, por exemplo, de uma nova aliança com a história cultural – praticaria, 
com efeito, uma espécie de automutilação”.12 Não custa lembrar que, antes de tornar-se cultural, 
a nova história religiosa, nos anos 1960/70, tornara-se predominantemente social. Hoje 
dificilmente se contestaria a observação de Bernard Bligny, banal mas verdadeira, de que 
“a experiência individual do sagrado é igualmente uma experiência coletiva”;13 mas essa 
idéia não era consensual como hoje: pelo contrário, na conclusão do importante Colóquio 
de Saint-Cloud, em 1965, Ernest Labrousse, ao defender a sociologização da abordagem 
histórica dos fenômenos religiosos, deixa ver que essa atitude não era unanimemente 
aceita na tribo dos historiadores. Perguntava-se o mestre francês:  

Não é a história religiosa [...] um dos mais velhos e mais sugestivos capítulos da história 
social? E não somente a história religiosa renovada entre nós por Le Bras e a sua esco-
la, mas a história religiosa de sempre, com a dimensão religiosa do homem, essencial 
ao conhecimento do homem global, do homem indivisível que a história social pode 
apreender?14

Uma década depois, a consideração do social nos estudos históricos do religioso 
era uma conquista plenamente consolidada. Dominique Julia escrevia: “É evidente que 
tanto as espiritualidades como as teologias não nascem in abstracto, e os historiadores 
esforçam-se por descobrir precisamente as relações que elas mantêm com os conflitos que 
atravessam o campo social”.15

É claro que desde a assunção da história social, muitas águas novas e pretensamente 
novas têm movido os monjolos da velha história. No que tange ao campo em pauta, os 
historiadores da religião, em contato cada vez mais estreito com os cientistas sociais, não 
deixaram de colocar novos problemas e desenvolver novas abordagens dos fenômenos 
religiosos. Nas últimas décadas, é perceptível que a pesquisa tem privilegiado uma di-
mensão mais antropológica das religiosidades populares, incorporando o(s) conceito(s) 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 71

A nova história religiosa

de cultura, identidade, etnicidade, gênero. Essa mutação evidencia a busca por um refe-
rencial historiográfico mais específico, que sem abandonar o social não se limitasse a ele. 
Uma história antropológica ou uma antropologia histórica das religiões e religiosidades 
torna-se possível na medida em que o historiador consegue se situar “na interseção do 
discurso e do gesto, das escrituras e das práticas”.16 

Como é sabido, uma das mutações essenciais do nosso tempo, diz respeito ao reco-
nhecimento da centralidade da cultura na história e na experiência humanas. Com isso, a 
antropologia, os estudos culturais, as ciências do simbólico e do imaginário ganham um 
novo impulso. Mais que acompanhar a onda, os estudos da religião ocupam um lugar 
proeminente nesse processo de “culturalização” dos saberes do social, o que contribui 
sobremaneira para a (re)elaboração de seus objetos e a renovação do seu campo de pes-
quisa. Entre religião e cultura as afinidades parecem ser eletivas. Não é de estranhar que 
a nova história religiosa tenha sido uma das primeiras a estimular e nutrir-se do chamado 
cultural turn. Há vinte anos, o historiador Charles Langlois expressava uma mutação já 
então em curso: 

Faz pelo menos uma década que a história religiosa é afetada por um [...] fenômeno de 
grande amplitude, que conduziu toda uma geração de historiadores a passar, com mais 
ou menos rapidez, de uma história estritamente econômica e social [...] a uma história 
amplamente cultural que abre ao que é religioso um lugar eminente e até mesmo cen-
tral.17

Em suma, a adaptação de métodos e a incorporação de conceitos antropológicos 
têm favorecido a renovação da história religiosa. Em verdade, pode-se dizer que desde 
a época vitoriana os estudos de religião estão no centro do diálogo entre a História e a 
Antropologia. Esse viés culturalista deixou suas marcas na história religiosa. No século 
passado, o diálogo com a antropologia é privilegiado nas vertentes francesa e italiana da 
história das religiões; na corrente francesa, mais conhecida entre nós, costuma-se remeter 
a um texto fundador da antropologia histórica: Os reis taumaturgos, de Marc Bloch, pu-
blicado pela primeira vez em 1924.

É perceptível que A história do Diabo no Brasil insere-se num conjunto de pesquisas 
em que a religiosidade aparece intimamente articulada à cultura, no sentido antropoló-
gico do termo. Os complexos liames entre religião e cultura perpassam toda a obra. O 
exorcismo, por exemplo, é analisado como um rito de passagem que, demonizando o 
outro, “constrói o sentido de pertença à igreja”.18 O diálogo com a antropologia é evidente 
inclusive na metodologia adotada. O trabalho de campo, possível em estudos da história 
do tempo presente e do passado mais imediato, possibilita trazer à luz indícios que de 
outra forma ficariam imperceptíveis, como os gestos e as práticas corporais inseparáveis 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200872

Antonio Paulo Benatte

do ritual. O trabalho de campo tem uma grande importância na elaboração do objeto de 
pesquisa, a ponto de, em alguns momentos, a análise histórica confundir-se com a et-
nografia. Nesse sentido, o autor faz uma descrição exemplar dos exorcismos praticados 
nos templos da IURD e explora as particularidades de seu ritual comparando-o com o 
exorcismo católico analisado a partir de um documento cinematográfico ficcional: o fil-
me O exorcista, de 1972. A prática etnográfica foi ainda determinante para a definição da 
hipótese central do trabalho:

As observações de campo me levaram a perceber que Exu é a figura mais presente nas 
invocações e nomeações dos demônios na IURD. Este fato me leva a lançar a hipótese 
de que esta igreja, quanto à sua visão demonizante da cultura religiosa do “outro”, 
pertence a uma tradição que remete ao cristianismo antigo, passa pela “caça às bruxas” 
no período medieval e desemboca em uma concepção que finca suas raízes no Brasil 
colonial, ocasião em que as culturas indígena e africana foram identificadas pelos con-
quistadores, religiosos e seculares, como expressão demoníaca e inferior à sua.19 

É interessante observar, de passagem, que a citação acima, além de evidenciar a im-
portância do método antropológico para a construção do objeto, é esclarecedora também 
da noção de longa duração, igualmente presente na estrutura do livro. Mesmo quando 
analisa o mais imediato, a nova história religiosa tem sempre presente, explícita ou im-
plicitamente, esse “tempo longo do que é religioso”, em que “se desenvolvem os gestos 
elementares da crença”.20 As crenças no Diabo e seus demônios inscrevem-se necessa-
riamente na longa duração, e dificilmente podem ser compreendidas fora dela. A noção 
annaliste de longa duração é muito freqüentemente confundida com um longo período 
cronológico, quando, de fato, a duração de um fenômeno histórico pouco tem a ver com 
cronologia e periodização, e tudo a ver com os tempos subjacentes às vivências. Em um 
ensaio justamente célebre, Fernand Braudel definiu a duração como “esses tempos múl-
tiplos e contraditórios da vida dos homens, que não são apenas a substância do passado, 
mas também o estofo da vida social atual”.21 Como esclarece Jacques Le Goff, 

A longa duração não é forçosamente um longo período cronológico; é aquela parte da 
história, a das estruturas, que evolui e muda o mais lentamente. Pode-se descobri-la e 
observá-la por um lapso de tempo relativamente curto, mas subjacente à história dos 
eventos e à conjuntura de médio prazo.22  

Ora, como observa o mesmo Le Goff, foi à teoria braudeliana da longa duração que 
criou as condições de possibilidade para uma aproximação mais efetiva entre a discipli-
na histórica e aquela que era considerada então a mais ahistórica das ciências sociais, a 
antropologia.23 

Além da antropologia, o modo como Oliva concebeu e escreveu o livro revela o lugar 
da teologia na sua formação intelectual. Essa presença desenha uma espécie de arranjo 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 73

A nova história religiosa

interdisciplinar triádico: história, antropologia e teologia formam um campo discursivo 
não-equilibrado e, por vezes, em latente tensão dialética. O livro faz ver que a apreensão 
das matrizes teológicas dos movimentos sócio-religiosos é de fundamental importância 
para a compreensão da formação histórica das identidades religiosas. É claro que a per-
gunta pela identidade permanece uma pergunta essencialmente antropológica; mas, no 
caso de determinadas religiões – as “religiões do livro” – e de certas religiosidades, essa 
pergunta remete diretamente às raízes teológicas que, por assim dizer, envolvem e racio-
nalizam o fenômeno religioso e a própria espiritualidade vivida. É precisamente o caso 
do metodismo, dos movimentos de santidade e dos avivalismos na constituição do campo 
pentecostal. 

Mas, diferentemente da antropologia, tem-se uma presença mais velada do saber teo-
lógico na construção do objeto. Não se trata de uma idiossincrasia do autor, mas, antes, de 
uma característica geral da moderna história religiosa. Para compreender esse (não-)lugar 
da teologia – falo, evidentemente, da teologia cristã –, temos de nos voltar novamente 
para a história da constituição da historiografia do religioso na modernidade ocidental.

Desde a segunda metade do século XIX – senão antes, desde o Iluminismo –, a cres-
cente distinção e autonomia dos estudos de religião com relação à teologia conduziram 
a uma espécie de ostracismo desta última, com conseqüências que não deixaram de se 
fazer sentir. De modo geral, as modernas teorias do conhecimento excluíram as crenças 
religiosas e as especulações teológicas para um limbo metafísico a ser definitivamente 
varrido do mapa científico e substituído pela análise racional de dados empíricos. Nos 
círculos intelectuais dominantes, a fé em Deus era suplantada pela fé na Razão, a deidade 
humanista da triunfante religião do Progresso. Como se sabe, essas partilhas e exclusões 
foram o corolário da ruptura, a partir do Renascimento, entre uma concepção teocêntrica 
e teológica do conhecimento, herdada da Idade Média, e uma concepção antropológica 
e antropocêntrica que emerge culturalmente nos albores do capitalismo. O agnosticismo, 
a partir de Hume, considerou a teologia, junto com a metafísica, pouco mais que um 
conjunto de sofismas e ilusões inimigas do progresso e da liberdade do gênero huma-
no. O saber histórico, evidentemente, não passou ileso por esse processo de seculari-
zação do pensamento, a começar por Maquiavel. O século XVII, com Bayle e outros, 
aplicará à história os princípios cartesianos da dúvida metódica. Mas foi o Iluminismo 
que empreendeu uma conquista mais efetiva do mundo histórico pela razão. Na segunda 
metade do século XVIII, sobretudo na França, dão-se já os primeiros movimentos de 
afirmação de uma certa idéia de cientificidade da história. Como brilhantemente mostrou 
Ernst Cassirer,24 o objetivo das Luzes, no tocante à história, era bastante claro e ambicio-
so: colocar o conhecimento histórico, fundamentado no “método universal da razão”, no 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200874

Antonio Paulo Benatte

mesmo nível do conhecimento da natureza. A história foi então arrancada ao âmbito da 
teologia – à qual estivera subordinada desde o início do medievo – e inserida no domínio 
da racionalidade laica. A história começa a ser paulatinamente enquadrada no moderno 
sistema da ciência, e a teologia (especialmente sob a forma das teologias da história a la 
Bossuet) é um saber a ser definitivamente excomungado. No século XIX, a modernidade, 
radicalizando o processo, destruiu os resquícios do império da fé sobre a razão e impôs 
não propriamente uma inversão, mas a exclusão pura e simples da fé: doravante, a razão 
humana deveria reinar sozinha na ciência universal e constituir a fonte única de todo co-
nhecimento verdadeiro, sem qualquer recurso à transcendência.

Nessa mutação epistêmica – muito mais complexa e matizada que o quadro acima 
desenhado –, o banimento da teologia e a emergência das ciências da religião aparecem 
como produtos históricos da secularização e “descristianização” da cultura ocidental nos 
últimos dois séculos. No bojo desse processo, a religião, transformada em objeto de co-
nhecimento laico, perdeu, por assim dizer, a sua aura do sagrado. Como bem situa a 
historiadora Karina Kosick Bellotti, 

Quando deísmos e ateísmos distanciaram “Deus” da esfera pública para dar lugar à 
ciência, a Teologia Cristã deixou de ser a explicação soberana sobre a existência das 
coisas e dos seres. Com isso, a religião deixou de ser vista por muitos estudiosos como 
algo divinamente criado para se tornar algo humanamente construído, constituindo um 
objeto de pesquisa dentre tantos. Assim como não existe um significado primordial para 
“religião”, o estudo da religião é também marcado historicamente.25

 Alfredo Oliva, a exemplo de alguns outros historiadores contemporâneos, faz pensar 
que o diálogo com as ciências sociais e humanas não deveria desprezar a contribuição da 
teologia, seja como for que seus praticantes a concebam. Ainda mais agora que grande 
parte das teologias contemporâneas – tanto no campo católico quanto no protestante, 
para não falar das teologias não-cristãs – tende cada vez mais a tornar-se “menos hipoté-
tico-dedutiva e mais assente numa reflexão alicerçada na história”.26 Tem havido, de uns 
tempos para cá, uma relativa historicização da teologia, como tem havido uma historici-
zação das ciências sociais, e somente nossos preconceitos defenderiam simultaneamente 
uma aproximação a estas últimas e um afastamento em relação àquela. Ademais, como 
observa a historiadora Virgínia A. Castro Buarque, essa postura excludente “vê-se hoje 
matizada, face ao realce conferido pelas próprias ciências humanas a fatores de cunho 
religioso (como as espiritualidades, as teologias...) na constituição da historicidade das 
igrejas cristãs”.27

Em suas célebres teses Sobre o conceito de História (1940), Walter Benjamin, rei-
vindicando-a para a sua concepção messiânica de história, referiu-se à teologia como 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 75

A nova história religiosa

“reconhecidamente pequena e feia”, um saber que “não ousa mostrar-se”;28 duas décadas 
depois, o teólogo Karl Barth de certa forma corroborou o retrato benjaminiano:

Consta que a teologia, após o término do brilho falaz que teve na Idade Média, em sua 
hegemonia acadêmica, empatou demasiado esforço – e isto especialmente no século 
XIX – para assegurar a si mesma ao menos um lugar modesto ao sol da ciência univer-
sal, a fim de justificar sua própria existência. Tal esforço não resultou em benefício de 
sua tarefa específica, pois levou-a à vesguice e à gaguez...29

Pequena e feia, vesga e gaga: nestes termos, é compreensível o temor de um encon-
tro. Não é de estranhar por isso a afirmação de uma historiadora contemporânea, que 
certamente expressa o sentimento de muitos outros: “Todos nós [historiadores das religi-
ões e religiosidades] somos um pouco historiadores, antropólogos, filósofos, sociólogos, 
e morremos de medo de nos tornarmos teólogos”.30 Mas é preciso dizer que esse temor 
mais ou menos generalizado não é necessário, mesmo porque a teologia tem uma beleza 
que lhe é própria, e, de qualquer forma, seu retrato não corresponde a esse monstrinho um 
pouco caricato que imaginamos. Aliás, a teologia, mesmo quando restrita ao cristianismo 
católico e protestante, é extremamente plural, de modo que sua representação figurativa 
corresponderia mais a uma composição cubista que a um retrato realista. Inclusive, pa-
rece correto afirmar que a teologia atualmente está mais próxima dos estudos da religião 
de um ponto de vista científico e filosófico do que propriamente da experiência espiritual 
ou mística dos crentes comuns. Seja como for, o campo é múltiplo, complexo e rico o 
suficiente para estimular a curiosidade dos historiadores predispostos ao diálogo fecundo. 
Nos dias que correm, como observa Michel Lagrée, “faz-se cada vez mais sentir a neces-
sidade, para os historiadores do religioso, de dominar um mínimo de materiais teológicos 
para dispor das chaves de muitos códigos”.31 Ademais, não se deve desconsiderar que, 
como lembra Barth, “O vocábulo ‘teologia’ contém o termo lógos. Teologia é logia, lógi-
ca, logística, fundamentalmente possibilitada e definida pelo theós”.32

O diálogo ecumênico das ciências e o desejo de religação dos saberes é um projeto 
que reside no coração mesmo da história cultural. Nesse sentido (e somente nele), é pro-
videncial que a história religiosa e a história cultural se confundam tanto quanto possível. 

Certamente, há que se evitar a identificação ou subsunção total entre história religiosa e 
história cultural – e, conseqüentemente, entre religião e cultura. O perigo, claro, é que o 
fenômeno religioso seja diluído no conceito antropológico mais lato de cultura. Perigo, 
pois se o religioso torna-se indistindo do cultural, o objeto “religião” ou “religiosidade” 
perde toda especificidade ontológica, toda singularidade histórica e, inclusive, toda parti-
cularidade cultural, e então não haveria mais porque falar em história religiosa ou história 
das religiões e religiosidades. Parece-me que a historiografia pós-moderna busca diluir 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200876

Antonio Paulo Benatte

totalmente o religioso no cultural; como historiador e como homem de fé, tendo a ser 
reticente quanto a essa operação que, no meu modo de ver, não é tanto uma ruptura com a 
modernidade quanto uma nova roupagem de antigas atitudes irreligiosas e anti-religiosas. 
Não custa lembrar que as práticas de pesquisa orientadas por modelos estritamente ra-
cionalistas de cientificidade tendiam a reduzir o religioso à categoria de epifenômeno de 
realidades mais “concretas”, “abrangentes” e “determinantes”, sendo a mais célebre delas 
(no marxismo) a infra-estrutura dos modos de produção da vida material. Embora muito 
menos redutor e mecanicista, o culturalismo pós-moderno arrisca-se a tornar-se, nesse 
aspecto, pouco mais que um materialismo em nova chave.  

Uma maior abertura ao intercâmbio com a teologia e uma recepção criativa dos seus 
aportes contribuirá para que tornemos ainda mais complexas (ou menos redutoras) nossas 
leituras dos fenômenos religiosos na história. O desafio dessa possível articulação está 
em impedir que se recaia numa interpretação demasiado “religionista” em história reli-
giosa, ou no enfoque corporativo da história confessional e apologética; mas certamente 
os ganhos concretos superam em muito os riscos abstratos33. Ademais, no sentido amplo 
concebido por Karl Barth, todos somos de uma forma ou de outra um pouco teólogos, 
pois certamente

Não existe ser humano que, de forma consciente, inconsciente ou subconsciente – não 
tenha o seu Deus ou os seus deuses, como sendo objeto de sua ambição ou de sua 
confiança mais sublime, como sendo base de seu comprometimento mais profundo. 
Em decorrência deste fato, qualquer ser humano é teólogo. Não há nem religião, nem 
filosofia, nem cosmovisão que, seja profunda ou superficial – não se relacione com 
alguma divindade, interpretada ou circunscrita desta ou daquela forma, e que, portanto, 
não tenha aspectos de teologia.34 

O conceito de teologia em Barth é lato o suficiente para abarcar mesmo as atitudes 
existenciais irreligiosas, agnósticas ou ateísticas:

A validez deste fato não se restringe a situações nas quais o homem tenta colocar, de 
forma positiva, tal divindade, como sendo símbolo da verdade e do poder de algum 
princípio elevado, cuja validade ele não questiona – mas igualmente se aplica a situ-
ações nas quais se nega a existência de qualquer divindade: Evidencia-se que, nestes 
casos, o que acontece é que dignidade e função da divindade passam a ser transferidas à 
“natureza”, a uma força vital inconsciente e amorfa, à “razão”, ao progresso, ao homem 
de pensamento e de ação progressistas, ou, quiçá, a um “nada” redentor, que vai sendo 
considerado destino último do homem: Concluímos que também as ideologias aparen-
temente atéias representam modalidades de teologias.35 

No presente contexto, o exercício da inter ou da polidisciplinaridade, para que resul-
te num relacionamento frutífero entre os campos, deve ser praticado sem que implique 
em conceito de valor ou desvalor em relação às ciências e aos saberes; não há, em nome 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 77

A nova história religiosa

da “boa” interdisciplinaridade, razão suficiente para valorizar determinados campos em 
detrimento de certos outros. Além disso, o jogo das trocas entre as disciplinas muda de 
natureza quando se questiona a idéia mesma de disciplina. Parece ser o caso do tempo 
que nos foi dado viver, quando tanto se fala de (e mesmo se pratica!) a inter, a multi ou 
a transdisciplinaridade. Numerosos e exemplares trabalhos mostram que é possível levar 
adiante, nas práticas concretas de pesquisa, o intercâmbio como “algo mais do que um lu-
gar comum da retórica acadêmica”.36 Para tanto, é preciso ter assente que nenhum campo 
de conhecimento é perfeitamente acabado e definido; e que, assim sendo, a própria histó-
ria cultural, tão vigorosa hoje em dia, “ainda não é um conceito totalmente estabilizado 
e em que ainda não se acabou de explorar tudo o que pode validamente constituir a sua 
extensão e a sua compreensão”.37

Sem dúvida, “A história religiosa não se constituiu [...] de maneira isolada. Ela se de-
senvolveu com o ritmo das práticas mais gerais que afetam a história global”.38 Mas, dada 
a especificidade do objeto, a configuração do campo assumiu historicamente matizes e 
contornos bastante singulares. No ocidente cristão, a emancipação da tutela eclesiástica 
foi, como vimos, um acontecimento constitutivo da disciplina: para afirmar-se como his-
toriografia não-confessional, científica e autônoma, a história religiosa teve não apenas 
que desligar-se da, mas voltar-se reflexivamente sobre a história sagrada (ou santa) e a 
história da Igreja, gêneros tradicionalmente praticados desde a alta Idade Média. Na par-
tilha entre o espiritual e o secular, a história religiosa perfilou-se do lado do segundo, não 
sem tensões e ambigüidades entre as diferentes concepções de conhecimento. De todo 
modo, a ambição de explicar o sagrado mediante as categorias do profano é um aconte-
cimento epistêmico da modernidade. Esse processo denota não apenas o desdobramento 
histórico da separação entre as verdades da fé e as verdades da razão, como a subordina-
ção da primeira a objeto de conhecimento da segunda. Durkheim definirá o sagrado como 
uma representação da sociedade, um objeto ou “coisa” passível de análises empíricas 
como um fato social entre outros; a antropologia, voltada inicialmente para o estudo da 
vida religiosa dos “primitivos”, tomará o sagrado como produto contingente da cultura de 
um determinado agrupamento humano; a história, semelhantemente, o considerá como 
um constructo imanente das relações entre os homens situados socialmente no tempo e 
no espaço. 

A história religiosa, majoritariamente laicizada, passa a buscar as razões humanas e 
sociais, e não mais as providenciais e divinas, dos fenômenos religiosos. Ela não mais 
narrará, por exemplo, a história de santos e milagres, mas buscará explicar em que con-
siste a santidade e a crença em milagres. Nessa complexa mutação, a história torna-se 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200878

Antonio Paulo Benatte

efetivamente uma das ciências sociais. Marc Bloch, ateu, racionalista e historiador do 
religioso, expressou-se com extrema clareza em sua Apologia da História: 

A questão [...] não é mais saber se Jesus foi crucificado, depois ressuscitado. O que 
agora se trata de compreender é como é possível que tantos homens ao nosso redor 
creiam na Crucificação e na Ressurreição. Ora, a fidelidade a uma crença é apenas, com 
toda evidência, um dos aspectos da vida geral do grupo no qual essa característica se 
manifesta. Ela se situa no nó onde se misturam um punhado de traços convergentes, 
seja de estrutura social, seja de mentalidade. Ela coloca, em suma, todo um problema 
de clima humano.39

Essas palavras foram escritas em meados dos anos 1940; duas ou três décadas antes, 
o mesmo Bloch, sob os auspícios de Durkheim e Frazer, pusera-se a estudar a história das 
crenças no poder dos reis da França e da Inglaterra de curar os escrofulosos com o toque 
das mãos. Significatiamente, caracterizou o milagre (a cura das escrófulas pelo toque 
régio) como “um erro coletivo”.40 

Em suma, diferentemente da história e da teologia, as ciências sociais nascem his-
toricamente profanas ou seculares. A sociologia, por exemplo, tem o seu nascimento as-
sociado à emergência da sociedade urbano-industrial, e às ideologias e mentalidades que 
lhes são características: 

O aparecimento da sociologia é datado. Deu-se em torno de fins do século XVIII e 
início do século XIX, período em que se fortaleceu a admissão de que sociedade e 
fatos sociais podiam ser explicados sem qualquer referência a crenças religiosas e ao 
domínio do sagrado.41 

O mesmo, mutatis mutandis, pode ser dito das outras ciências sociais: a economia 
política, a antropologia, a demografia, a ciência política, a geografia humana, a psicolo-
gia social operam no registro de discurso de uma ratio dessacralizada e dessacralizante 
que alimenta a ambição de explicar totalmente o humano e o social sem qualquer apelo 
a categorias religiosas ou metafísicas. Nesse solo epistêmico, a simples imputação de 
“metafísico” equivale a uma deslegitimação do saber produzido. Daí que o affaire da his-
tória religiosa com as ciências sociais tenham significado não apenas um distanciamento 
em relação à teologia, à historiografia eclesiástica e à história sagrada, como também, 
ou principalmente, a passagem para um outro locus do discurso ou um novo “regime de 
historicidade”. Nem a própria teologia, frisemos, escapou a esse movimento geral de ra-
cionalização do saber e da cultura, processo que a aproximou da filosofia da religião e das 
ciências (sociais) da religião, em detrimento da espiritualidade, da mística, da dogmática 
e da apologética a que estava associada desde a patrística. 

Ora, o ateísmo metodológico é uma das marcas do saber científico;42 portanto, desde 
que incorporou zonas de cientificidade aos seus domínios em expansão, a história cons-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 79

A nova história religiosa

truiu uma forma de explicação que obliterou as crenças fideístas, substituídas por crenças 
científicas (porque, afinal, os seres humanos não vivem sem crenças). É claro que as cren-
ças religiosas – diferentemente de outros tipos de crença, como as políticas e ideológicas 
– não têm lugar nas estratégias discursivas da ciência, conforme a representação cientifi-
cista de que, para explicar o real, a razão se basta e se legitima a si mesma. Daí o rechaço 
das pluri-seculares história eclesiástica e história sagrada, tradicionalmente misturadas 
aos mirabilia e às diversas filosofias e teologias providencialistas da história. Em síntese, 
por razões disciplinares – que são também razões históricas –, a historiografia, e mesmo 
a história religiosa, afastou-se da teologia, da história eclesiástica e da história sagrada e 
aproximou-se das ciências sociais, ambicionando com isso tornar-se uma delas, como de 
fato ocorreu; tendo em vista que a teologia e mesmo a história da igreja vêm ensaiando 
mais recentemente um movimento semelhante – em direção, é claro, a novos paradigmas 
marcados pela crise dos grandes modelos explicativos –, parece não mais justificar-se a 
manutenção das rupturas herdadas da episteme moderna. 

Mas, a essa altura da crise do racionalismo, da morte do cientificismo e do esgota-
mento da modernidade, não é fácil convencer-se de que os fenômenos religiosos sejam, 
como afirma soberbamente a escola italiana de história das religiões, “redutíveis em sua 
totalidade à razão histórica”.43 Isso pode soar um tanto místico, mas penso (creio) que ha-
verá sempre uma dimensão que escapa ao crivo da razão humana a mais auto-suficiente: 
o mistério, o enigma, o não-sabido, o incognoscível. A crença na absoluta explicação 
racional de todas as coisas é o produto datado de um discurso que a tudo relativiza, exce-
to seus próprios limites. Raros os cientistas que atualmente alimentam tamanha vontade 
de onisciência. Fala-se, inclusive, de um “pensamento fraco”; a verdade é que vemos 
in partibus e não in totum. No século XVII, na contramão do racionalismo cartesiano, 
Pascal já convidava a bem situar os poderes da razão: “O último passo dado pela razão 
é reconhecer que há uma infinidade de coisas que a ultrapassam; bem fraca é ela se não 
chega a perceber isso.” 44 Por mais que pratiquemos (e devemos praticar) uma ciência 
ampliada e aprofundada, restará sempre um fundo intransparente a nos atrair e arrastar 
inexoravelmente para si, chamemos a isso Deus ou nada.

Essas afirmações podem parecer deslocadas ou anacrônicas. Afinal, fomos zelosa-
mente formatados a separar religião e ciência, fé e razão, matéria e espírito, etc., e essa 
ruptura faz parte de nossa mentalidade, sejamos cientistas ou religiosos, crentes ou ateus. 
É significativo que uma recente coletânea organizada por Edgar Morin e intitulada A re-
ligação dos saberes: Um desafio do século XXI não faça qualquer referência aos saberes 
religiosos, embora a obra se coloque sob o paradigma da “complexidade”.45 De modo que 
a incompatibilidade entre ciência e religião se nos aparece ainda como algo naturalmente 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200880

Antonio Paulo Benatte

dado, o que historicamente não corresponde aos fatos. É necessário colocar novamente 
a questão: até que ponto os conceitos, categorias ou noções científicas são realmente 
incompatíveis com os modos religiosos de sentir e de pensar e com os seus conteúdos de 
verdade? Nesse sentido, o historiador Ivan Manoel lembra-nos que “Muitos teóricos, de 
diversas áreas do conhecimento, têm procurado estabelecer ligações, pontes que possam 
unir a ciência e a religião”, e cita como exemplo um livro publicado em 2000, “cujo elu-
cidativo título é: Construindo pontes entre a religião e a ciência”.46

De modo que hoje, as partilhas, interdições e exclusões modernas não nos parecem 
necessárias à compreensão dos fenômenos religiosos; ao contrário, revelam a insuficiên-
cia ou o deficit cognitivo da ratio moderna, quando não uma mera e simples tibieza de 
espírito. Intui-se que é possível estabelecer ligações – ou, mais exatamente, religações 
– entre a ciência e a religião, pois que as verdades da fé não são naturalmente antitéticas 
às verdades da razão. Felizmente, como diz Jacques Revel, não temos mais “o programa 
de um modelo de cientificidade única”;47 não temos também (se é que um dia o tivemos) 
um “modelo” de religiosidade única. Em ambos os campos, são as relações de poder his-
toricamente constituídas que buscam impor modelos únicos. A pluralidade e a multipli-
cidade, constituintes tanto do campo científico quanto do religioso, favorecem a abertura 
para o diálogo e o intercâmbio de experiências. Søren Kierkegaard dizia que a fé começa 
onde termina a razão;48 se assim o for, não é impossível, para quem quer que se disponha, 
dar o salto em um sentido ou outro. Esse salto, da razão para a fé ou vice-versa, é uma 
oportunidade que se nos apresenta para uma nova reforma do entendimento, em direção a 
formas de conhecimento mais adequadas a um mundo “reencantado” e ressacralizado.  

As ciências de tradição agnóstica e antropocêntrica, como as ciências sociais e a his-
toriografia de corte iluminista-positivista, tomam como ilusão ou falsa consciência tudo 
o que se encontra para além da experiência sensível do sujeito cognoscente. Essa atitude 
demarca o próprio limite dessas ciências. Em geral, o cientista não acredita no supranatu-
ral e no sobre-humano, ou então, como os escolásticos, tem dificuldades em conciliar suas 
crenças religiosas com a racionalidade científica. Daí que as tentativas de “compreender” 
ou explicar as concepções espiritualistas da realidade com freqüência reduzam os fenô-
menos religiosos a expressões de irracionalidade, alienação, mentalidade “pré-lógica”, 
“erro coletivo” ou quejandos (o cardápio é variado). 

O assunto é complexo, vasto e polêmico, mas é oportuno perguntar-se se, depois do 
esgotamento das utopias modernas, da crise do racionalismo e da descrença na ideologia 
do progresso que acompanhou os avanços científicos e tecnológicos, a contemporanei-
dade não vive um processo de ressacralização do mundo da vida que conduzirá a formas 
pós-seculares de sociedade. Afinal, os filósofos e teólogos da morte de Deus estão hoje 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 81

A nova história religiosa

mortos eles próprios, enquanto que o sentimento do sagrado, sob múltiplas e variadas 
formas, está bem vivo na experiência cotidiana de milhões e milhões de pessoas em todas 
as partes do mundo. Nesse contexto, é possível que fé e razão, ou espiritual e secular, ou 
religião e ciência, venham a redefinir suas posições recíprocas. Vivemos esse processo e 
é dificil saber onde ele vai dar. Trata-se, a meu ver, de uma mutação fascinante, em que 
estamos direta ou indiretamente implicados. 

Michel de Certeau, eminente historiador que não renegou sua fé, diz claramente que, 
“seja qual for a historiografia ou a etnologia, permanece sempre o sintoma ou a bandeira 
do meio que a elabora”.49 Nenhuma razão científica pode mais arrogar-se o direito de 
impedir que o historiador fale também como crente. Não é, aliás, nesse ponto que reside 
a qualidade do saber produzido. Muito simplesmente, penso (constato) que existem dois 
tipos de história: a bem feita e a mal feita, e isso independe de crença, ideologia ou deam-
bulação existencial de seus praticantes, assim como independe do sexo ou da cor da íris. 
A história bem feita será sempre uma história aberta e inacabada; a história mal feita será 
sempre uma história fechada e pretensamente conclusiva. Tanto crentes quanto descren-
tes podem, assumidamente ou não, escrever uma como a outra. O historiador e teólogo 
Alfredo dos Santos Oliva assumiu sua condição de crente pentecostal para escrever uma 
história o mais objetivada possível, submetendo-se conscientemente aos ditames disci-
plinares da universidade, e assim escreveu uma história bem feita. E isso, afinal, é o que 
importa. Não obstante, é perceptível que o pesquisador viu-se obrigado a colocar entre 
parênteses sua condição de crente, de homem de fé, quer dizer, a reprimir de certa forma 
uma parte constitutiva de sua subjetividade, em prol das sacrossantas objetividade e neu-
tralidade axiológica da ciência; para isso, exercitou uma espécie de epoché, quer dizer, 
uma suspensão do juízo sobre o mundo espiritual. A exposição sucinta de seu itinerário 
intelectual e espiritual, logo na introdução do livro, expõe ao leitor o lugar de onde fala 
o historiador, mas também onde cala-se o crente. E enquanto o historiador, o teólogo e o 
cientista social trocam pontos de vista ao longo do texto, o crente é convidado a sair de 
cena (torna-se obscenu).

A nova história religiosa tem menos a explicar e mais a compreender. E para com-
preender é necessário empatia, senão simpatia. Não se trata do velho desejo escolástico 
de conciliar fé e razão, mas de pôr por terra, de uma vez por todas, os nefastos efeitos do 
cientificismo, do racionalismo e do intelectualismo sobre o entendimento dos fenômenos 
religiosos. Esse gesto iconoclasta não visaria destruir a razão historiadora, mas contribuir 
para tornar a “disciplina” mais aberta à dimensão do espiritual, que justamente não se 
deixa reduzir à explicação pelo racional. É certo que a crise dos grandes modelos explica-
tivos significou, em historiografia como nas humanidades em geral, uma certa abertura e 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200882

Antonio Paulo Benatte

arejamento das idéias; mas esse processo é ainda demasiado incipiente e busca preservar 
postulados herdados do século XIX. Para além de sua importância para os estudos his-
tóricos do religioso, livros como A história do Diabo no Brasil testemunham, em última 
análise, que nunca fomos pós-modernos; ou, ao menos, que a condição pós-moderna 
tem a sua própria ordem do discurso, e que esta não é necessariamente mais porosa que 
a precedente, na medida em que continua vedada ao vivificante sopro do espírito. Várias 
interdições e exclusões permanecem. Continua sendo verdade que não é qualquer um 
que pode dizer qualquer coisa em qualquer lugar.50 Mas a história da ciência ensina-nos, 
por outro lado, que não existem as famosas regras essenciais (imutáveis) para produzir o 
conhecimento: o cientista é quem inventa historicamente essas regras, geralmente contra 
as idéias aceitas. Nada, nem mesmo a recrudescência da ordem do discurso, poderia atu-
almente nos impedir de incorporar à tópica da história religiosa questões suscitadas por 
diversos saberes oriundos dos mais diferentes lugares: da arte, da filosofia, da ciência, da 
literatura, do senso comum; mas também – a partir de uma abertura maior ao objeto – da 
teologia, da mitologia, da mística, da magia, do profetismo, enfim, da multiforme experi-
ência religiosa do sagrado.51 

Notas
* Este artigo não viria à luz sem o estímulo e a leitura sensível de Virgínia A. Castro Buarque, historiadora 
do religioso, a quem agradeço e ao mesmo tempo isento pelas opiniões aqui sustentadas.
** Doutor em História pela Unicamp; bolsista pós-doc da Fapesp; Pesquisador-cola-
borador do Depto. de História da Unicamp. apbenatti@ibest.com.br
1 OLIVA, A. dos Santos. A história do Diabo no Brasil. São Paulo, Fonte Editorial, 2007.
2 Idem, p. 213.
3 Idem, p. 22.
4 Idem, p. 25.
5 Idem, p. 27
6 Idem, p. 32. 
7 Idem, p. 103.
8 Idem, p. 150
9 Ibid.
10 Idem, p. 243.
11 BISSON, M. P.. Brincando nos campos do Senhor: religiosidade, pós-modernismo e interpretação. In 
RAGO, Margareth & GIMENES, Renato Aloizio de Oliveira (Orgs.). Narrar o passado, repensar a his-
tória. Campinas, São Paulo, Unicamp/IFCH, 2000, p. 213.
12 SIRINELLI, J.-F. Elogio da complexidade, In. RIOUX, Jean-Pierre (Dir.). Para uma história cultural. 
Lisboa, Editorial Estampa, 1998, p. 413.
13 BLIGNY, B. História social e história religiosa. In: LABROUSSE, Ernest (Org.). A história social: 
Problemas, fontes e métodos. Lisboa, Edições Cosmos, 1973, p. 321.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 2008 83

A nova história religiosa

14 Conclusão, in LABROUSSE, op. cit., p. 334.
15 JULIA, D. Religião. In: LE GOFF, Jacques; CHARTIER, Roger; REVEL; Jacques. (Dir.). A Nova His-
tória. Coimbra, Almedina, 1990, p. 549.
16 Idem, p. 550.
17 LANGLOIS, C.. História religiosa, In: BURGUIÈRE, André (Org.). Dicionário das Ciências Históri-
cas. Trad. Henrique de Araújo Mesquita. Rio de Janeiro, Imago Editora, 1993, p. 662.
18 OLIVA, op. cit., p. 145.
19 Idem, p. 77.
20 LANGLOIS, op. cit., p. 663.
21 BRAUDEL, Fernand. História e ciências sociais. A longa duração, In Escritos sobre a história. São 
Paulo, Perspectiva, 1978, p. 43.
22 LE GOFF, J. Prefácio, in BLOCH, Marc. Os reis taumaturgos. O caráter sobrenatural do poder régio, 
França e Inglaterra. Trad. Júlia Mainardi. 2ªed. São Paulo, Companhia das Letras, 1999, p. 17.
23 LE GOFF, J. A História Nova. Trad. Eduardo Brandão. São Paulo, Martins Fontes, 1995, p. 46.
24 CASSIRER, E. A conquista do mundo histórico. A filosofia do Iluminismo. Trad. Álvaro Cabral. Cam-
pinas, São Paulo, Ed. Unicamp, 1993.
25 BELLOTTI, Karina K. Mídia, religião e História Cultural. Rever. Revista de Estudos da Religão. São 
Paulo, PUC, n. 4, 2004, pp. 106-107.
26 GOMES, Francisco José Silva. A religião como objeto da história, In LIMA, Lana Lage da Gama et al. 
(Orgs.). História & religião. Rio de Janeiro, Faperj/Anpuh/Mauad, 2002, p.19. O autor refere-se à teologia 
católica; mas, mutatis mutandis, o processo de historicização do pensamento teológico pode ser mais ou 
menos observado em toda parte.
27 BUARQUE, Virgínia. A. C. A especificidade do religioso: Um diálogo entre historiografia e teologia. 
Datiloscrito, inédito, 2008. 
28 BENJAMIN, W. Sobre o conceito da História, In Magia e técnica, arte e política. Obras Esclhidas, vol 
1. Trad. Sergio Paulo Rouanet. 6. São Paulo, Brasiliense, 1993, p. 222.
29 BARTH, K. Introdução à teologia evangélica. Trad. Lindolfo Weingärtner. 3. São Leopoldo, Sinodal, 
1981, p. 12.
30 ANDRADE, Solange R. O catolicismo popular no Brasil: notas sobre um campo de estudo. Revista 
Espaço Acadêmico, ano VI, n. 67, dez. 2006, p. 7.
31 LAGRÉE, op. cit., p. 368.
32 BARTH, op. cit., p. 13.
33 A nova história religiosa, quando se debruça sobre o cristianismo, tem de relacionar-se com uma longa 
tradição de história eclesiástica com a qual ela não consegue romper totalmente. Trata-se, na historiografia 
ocidental, da tradição que remonta a Eusébio de Cesaréia, no século IV, quando o cristianismo se impôs 
ao Império Romano. Mas é necessário dizer que, tanto no campo católico quanto no protestante, a história 
eclesiástica não mais pode ser confundida com uma produção institucional e apologética (e, diga-se de 
passagem, mesmo essa produção tem um interesse historiográfico para além do meramente documental). 
É preciso observar, ainda, que, especialmente no campo católico depois do Concílio Vaticano II, a história 
eclesiástica mudou significativamente de fisionomia e estilo, colocando-se inclusive em contato com os 
saberes laicos, especialmente as ciências sociais, a começar pelos marxismos, e com a teologia, particu-
larmente com a teologia da libertação. Cite-se, como exemplar, os trabalhos patrocinados pelo CEHILA 
sobre a história da Igreja na América Latina. A concepção do CEHILA “introdujo en el campo de la histo-
ria eclesiástica y de la Iglesia el debate metodológico y el diálogo con las ciencias sociales y la teología, 
en particular con la teología de la liberación.” MANCUSO, Lara y TORRES-LONDOÑO, Fernando. Los 
estudios sobre lo religioso en Brasil: un balanço historiográfico, p. 63.
34 BARTH, op. cit., p. 5.
35  Ibid.
36 REVEL, Jacques. História e ciências sociais: uma confrontação instável. In BOUTIER, Jean & JULIA, 
Dominique. Passados recompostos: campos e canteiros da história. Trad. Marcella Mortara e Anamaria 
Skinner. Rio de Janeiro, Editora UFRJ/Editora FGV, 1998, p. 80.
37 GIRARD, Augustin. As investigações sobre as práticas culturais. In RIOUX e SIRINELLI, op. cit., p. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 65-84, jul. 200884

Antonio Paulo Benatte

291.
38 LANGLOIS, op. cit., p. 661.
39 BLOCH, Marc. Apologia da história ou ofício do historiador. Trad. André Telles. Rio de Janeiro, Jorge 
Zahar Ed., 2001, p. 58.
40 BLOCH, op. cit., p. 278.
41 QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. História, história oral e arquivos na visão de uma socióloga, In 
FERREIRA, Marieta de Moraes (Org.). História oral e multidisciplinaridade. Rio de Janeiro, Diadorim, 
1994, p. 103.
42 Ver ALVES, Rubem. O que é religião. 13. São Paulo, Brasiliense, 1990.
43 AGNOLIN, Adone. Prefácio, In MASSENZIO, Marcello. A história das religiões na cultura moderna. 
Trad. Camila Kintzel. São Paulo, Hedra, 2005, p. 20.
44 PASCAL, Blaise. Pensamentos, IV, 243. Trad. de Leonel Vallandro. Porto Alegre, Editora Globo, 
1973.
45 MORIN, Edgar (Dir.). A religação dos saberes: O desafio do século XXI. 2ªed. Tradução e notas de 
Flávia Nascimento. Rio de Janeiro, Bertrand Brasil, 2002.
46 MANOEL, Ivan Ap. História, religião e religiosidade. Revista Brasileira de História das Religiões, ano 
I, n. 1, mai. 2008, p. 29
47 REVEL, op. cit., p. 85.
48 KIERKEGAARD, S. Temor e tremor. Trad. de Maria José Marinho. São Paulo, Abril Cultural, (Os 
pensadores), 1979, p. 140.
49 CERTEAU, Michel de. A cultura no plural. Campinas, São Paulo, Papirus, 1995, p. 157. 
50 “Sabe-se bem que não se tem o direito de dizer tudo, que não se pode falar de tudo em qualquer circuns-
tância, que qualquer um, enfim, não pode falar de qualquer coisa.” Cf. FOUCAULT, Michel. A ordem do 
discurso. Trad. Laura Fraga de Almeida Sampaio. 2ªed. São Paulo, Edições Loyola, 1996. p. 9. 
51 Em tempo: utilizo aqui o conceito de religião formulado por um historiador contemporâneo: “Por reli-
gião entendo o conjunto de doutrinas e práticas institucionalizadas, cujo objeto e objetivo é fazer a ponte 
de ligação entre o sagrado e o profano, o caminho de reaproximação entre criatura e criador, o homem e 
Deus.” O mesmo autor observa que “devemos reconhecer que nem sempre a religiosidade se manifesta 
por meio de religiões institucionalizadas.” MANOEL, I., op. cit., passim. Rubem Alves, por sua vez, 
constata que, “ao contrário daqueles que imaginavam que a religião era um fenômeno passageiro, em 
vias de desaparecimento, a sua universalidade e persistência nos sugerem que ela nos revela “um aspecto 
essencial e permanente da humanidade”.” ALVES., op. cit., p. 59. Seu conteúdo de verdade deve, portanto, 
ser levado em conta quando nos ocupamos dela própria. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 2008 85

A RELIGIÃO NA SUMA DE TEOLOGIA  
DE TOMÁS DE AQUINO

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento* 

Resumo
Este artigo procura situar a virtude de 
religião no bloco de questões da Suma de 
Teologia de Tomás de Aquino dedicado à 
justiça. Apresenta uma exposição do con-
teúdo da Suma de Teologia, IIa IIae, q. 
81, que caracteriza a virtude de religião, 
distingue seus atos externos e internos e 
a identifica com a santidade, entendida 
como união com Deus.

Palavras-chave
Religião; Tomás de Aquino; Suma de 
Teologia; Virtude; Aristóteles.

Abstract
This article aims to situate the virtue 
of religion in the group of questions 
dedicated to the justice, in the Summa 
Theologica by Thomas Aquinas. It 
presents an exposition of contents of the 
Summa Theologica, IIa IIae, q. 81, which 
characterizes the virtue of religion, 
distinguishes its external and internal 
acts, and identifies it with sanctity, 
perceived as union with God. 

Keywords
Religion; Thomas Aquinas; Summa 
Theologica; Virtue; Aristotle.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 200886

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento

A religião é para Tomás de Aquino uma virtude, isto é, uma habilitação que torna 
bom o agente e a ação. Ela é uma qualificação permanente ou estável que habilita o agente 
a praticar bem certos atos, com facilidade e prazer, tornando-o ainda apto para explicar de 
que se trata. É assim que Tomás caracteriza a virtude na Ia IIae, questão 56, artigo 3, reto-
mando a caracterização de Aristóteles na Ética a Nicômaco II, 5, 1106a151. Ela é algo de 
excelente, como diz seu nome grego (areté), comparável à saúde e à beleza (Ia IIae q. 55, 
a. 2, ad 1m). Santo Tomás insere o estudo da virtude de religião no grande bloco de ques-
tões da IIa IIae qs. 57-122, referente à justiça. Tal conjunto de questões estuda não apenas 
a justiça em sentido estrito (justiça comutativa, distributiva e legal) mas tudo o que diz 
respeito ao que é justo, correto ou direito nas ações humanas, isto é, nas relações com o 
outro, mesmo quando aí não houver uma igualdade ou dívida rigorosas. No primeiro caso 
teremos as chamadas virtudes de veneração e no segundo as virtudes sociais. O primeiro 
grupo de virtudes coloca o agente face a seus superiores: Deus, pais e autoridades. O 
segundo grupo constitui uma espécie de refinamento do comportamento moral, seja para 
sua perfeita integridade, seja para sua maximização. São, como dissemos, as chamadas 
virtudes sociais, tais como a gratidão, a reivindicação, a veracidade, a cordialidade, a 
liberalidade e a equidade, forma eminente da justiça.

Nas virtudes de veneração há que considerar dois aspectos. De um lado, a superiori-
dade daquele a quem a virtude se refere: a transcendência divina, a paternidade dos pais e 
a autoridade dos superiores. Considera-se, assim, a Deus como princípio de ser e governo 
de todas as coisas, aos pais como princípio de vida e orientação, aos superiores como 
princípios de direção. Nesta perspectiva, Deus em sua transcendência ou majestade será 
objeto da virtude de religião; os pais, da piedade filial; os superiores, da deferência.

Mas, tanto Deus, como os pais, e os superiores podem nos ordenar algo; neste caso, 
sua ordem, preceito ou mandamento será objeto da obediência. Assim, a deferência com-
portará duas partes: o respeito, que tem como objeto a superioridade; a obediência, que 
tem como objeto o preceito ou a ordem.

Este quadro, ainda que sumário, permite que se perceba como Tomás de Aquino 
concebe o universo moral ou a vida ética como precisamente uma vida, isto é, algo que 
supõe um organismo que se manifesta pelos diferentes atos ou atividades coordenadas de 
seus órgãos próprios, as virtudes.

É possível então passar a uma apresentação mais detalhada da virtude de religião, 
que será vista por Tomás, em si mesma, em seus atos e nos vícios a ela opostos. No que 
toca aos atos, Tomás elencará os atos interiores: a devoção e a prece. Os atos exteriores 
apresentam uma complexidade maior. Tomás distinguirá, de um lado, a adoração, como 
participação do corpo humano no culto a Deus e, de outro, a extensão do culto às coisas, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 2008 87

A religião na suma de teologia de Tomás de Aquino

podendo tratar-se de uma oferenda. Então, se de uma coisa presente ou de uma realização 
futura. No primeiro caso tem-se o sacrifício, a oblação e as primícias e o dízimo. No se-
gundo, o voto. Mas, em vez de oferenda, pode-se também utilizar as “coisas divinas”, ou 
seja, os sacramentos, o que fica para ser estudado na terceira parte da Suma de Teologia, já 
que estes se apresentam como prolongamentos da Encarnação; ou então o nome de Deus; 
neste caso, tem-se o juramento, a adjuração e a invocação.

Os vícios opostos à religião serão considerados dentro do quadro, de origem aristo-
télica, de que a virtude é um meio entre dois extremos, um por excesso e um por falta. 
São considerados vícios por excesso a superstição, a idolatria, a adivinhação e a magia. 
Por sua vez, são considerados vícios por falta a tentação de Deus, o perjúrio, o sacrilégio 
e a simomia.

Tem-se, deste modo, uma visão da religião, que se pretende completa e sistemática.
A questão 81, que dá início ao grupo de questões dedicado à virtude de religião, 

apresenta oito artigos, que vão progressivamente fornecer uma descrição adequada da 
religião. Os cinco primeiros artigos fornecem uma caracterização ou mesmo definição da 
religião, indo da consideração mais geral ao que é mais particular. Com efeito, o artigo 
primeiro formula uma pergunta absolutamente geral: Será que a religião consiste apenas 
numa ordem a Deus? O que vai ser precisado pelos artigos segundo, terceiro e quarto: 
Será que a religião é virtude? Será que ela é uma única virtude? Será que ela é uma virtude 
específica? Por sua vez, os artigos 5 e 6 vão compará-la com outras virtudes, perguntan-
do: se ela é uma virtude teologal e se deve ser preferida às outras virtudes morais. O artigo 
sete ocupa-se com os atos próprios da religião e o artigo oitavo e último confronta-a com 
a santidade, o que seria, de um certo modo, retomar a temática do primeiro artigo, já que 
santidade diz respeito também a Deus.

O artigo primeiro, como acontece frequentemente, parte da etmologia, como indi-
cativa da natureza da coisa. Tomás relembra então três etmologias da palavra “religio”; 
uma de Cícero através de Isidoro de Sevilha e duas outras de Sto. Agostinho. A primeira 
sugere que o religioso é aquele que repassa ou revolve o que diz respeito ao culto divino. 
A segunda (1ª de Agostinho) relembra que devemos reescolher a Deus, a quem perdemos 
pela negligência. A terceira (2ª de Agostinho) evoca a ideia de nos ligar com Deus todo 
poderoso. De todo modo, as três etmologias apontam que a religião diz respeito ou refe-
rência a Deus. Com efeito, é a Ele que devemos nos ligar principalmente, como primeiro 
princípio infalível; a quem nossa escolha deve assiduamente se dirigir, como fim último 
e, enfim, a quem devemos retornar, caso o percamos pela negligência do pecado.

As respostas aos argumentos iniciais põem em relevo alguns aspectos importantes. 
A resposta ao primeiro argumento retoma a distinção entre atos elícitos e atos imperados, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 200888

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento

isto é, atos que procedem diretamente da virtude de religião (sacrifício, adoração etc.) e 
atos que a religião produz por meio de outras virtudes, ordenando-os à honra de Deus. 
Vale a pena transcrever o texto desta resposta, por sua clareza e precisão:

“Ao primeiro argumento é preciso, portanto, dizer que a religião tem dois tipos de 
atos. Uns próprios e imediatos, que ela elicita, e pelos quais o ser humano é ordenado a 
Deus apenas, assim como sacrificar, adorar e outros do mesmo tipo. Tem, porém, outros 
atos, que produz mediante as virtudes, que ela comanda, ordenando-os para a honra di-
vina, pois a virtude à qual pertence o fim, comanda as virtudes às quais pertence aquilo 
que é em vista do fim. De acordo com isto, é tido como ato da religião, a modo de co-
mando, ‘visitar os órfãos e as viúvas nos seus sofrimentos’, o que é ato da misericórdia e 
‘conservar-se não maculado por este mundo’ é, quanto ao comando, da religião, e, quanto 
à elicitação, da temperança ou de alguma virtude deste tipo”. Na mesma linha de conside-
ração, a resposta ao quinto argumento explica que alguns “são denominados religiosos, de 
maneira especial, por dedicarem toda sua vida ao culto divino, afastando-se dos negócios 
do mundo”. Esta consideração mostra bem que a religião (ao lado da caridade, justiça 
legal, prudência governamental, magnanimidade) é uma “virtude geral”, isto é, que ela 
pode comandar qualquer ação humana, orientando-a para a honra e o culto de Deus, 
tornando-a, assim, um ato religioso. É o que explicaria a frase atribuída a Sta. Terezinha, 
“varrer o chão pode ser um ato religioso”, o verso do poeta – “varredor, tu varres o reino 
de Deus” – ou ainda o lema dos Jesuítas: AMDG – ad majorem gloriam Dei (que tudo 
seja feito para maior glória de Deus). Neste sentido falamos de uma religião como uma 
orientação geral da vida humana: religião cristã, islâmica, judaica etc.2

Estabelecido que a religião é uma referência ou ordenação a Deus, pergunta-se no 
artigo segundo se ela é uma virtude. Tomás mostra que sim, de maneira bastante simples, 
a partir da própria definição de virtude. A virtude torna bom o agente e sua ação. Assim, 
todo ato bom é pertinente a uma virtude. Ora, cabe à religião dar honra a Deus, o que é 
um ato bom. Portanto, a religião é uma virtude. Que dar honra a Deus seja um ato bom, 
mostra-se pelo fato de que se trata de dar a alguém o que lhe é devido, sendo que, dar a 
alguém o que lhe é devido é bom, pois coloca o agente no relacionamento adequado, visto 
que estabelece o ordenamento adequado. Ora, a ordem, assim como o modo e a forma 
(ordo, modus, species) fazem parte do constitutivo nocional do bem, como Sto. Agosti-
nho indica no Sobre a natureza do bem, cap. 33.3 A resposta ao terceiro argumento inicial 
acrescenta uma consideração relevante: que os seres humanos devam prestar reverência a 
Deus é um ditame da razão natural; a determinação concreta de como isto se fará provém 
de uma instituição (convenção) divina (estabelecida na Escritura Sagrada) ou humana. 
Por seu lado, a resposta ao primeiro argumento toca em algo frequentemente mencionado 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 2008 89

A religião na suma de teologia de Tomás de Aquino

a propósito da religião, isto é, as relações entre religião e temor. Sto. Tomás o faz refe-
rindo-se à relação entre a virtude da religião e o dom do Espírito Santo de temor. Tomás 
relembra apenas um aspecto do que se refere a este, que os dons, como noções diretas do 
Espírito Santo, têm primazia em relação às virtudes. Assim, o dom de temor seria uma 
espécie de ápice da virtude de religião. Tomás está falando do que ele denomina o temor 
filial, distinto do temor servil (Cf. IIa IIae, Q. 19, a. 2). Para maior precisão, é necessário, 
na sequência, verificar se a religião é uma única virtude. A resposta de Tomás consiste 
apenas em recorrer a seu modo de entender a unidade e distinção das habilitações. Com 
efeito, estas se distinguem de acordo com seus objetos, cuja distinção é devida à distinção 
dos constitutivos nocionais. Ora, cabe à religião dar reverência a um só Deus de acordo 
com um mesmo constitutivo nocional, isto é, como “primeiro princípio da criação e do 
governo das coisas”. Donde, ser ela uma única virtude.

As respostas aos argumentos iniciais vão insistir que a Deus se deve honra, culto e 
sujeição como “primeiro princípio da criação e do governo das coisas, por sua sabedoria, 
vontade e poder de sua bondade”; portanto, que a virtude de religião é uma única virtude. 
A resposta ao terceiro argumento contém uma importante observação a respeito do culto 
das imagens: “não se presta culto religioso às imagens consideradas em si mesmas, como 
certas coisas, mas como imagens que conduzem ao Deus Encarnado. Ora, o movimento 
que se dirige à imagem como imagem, não para nela mas tende para aquilo de que ela é 
imagem. Por isso, pelo fato de que se presta culto religioso às imagens de Cristo não se 
diversifica o constitutivo nocional da adoração, nem da virtude de religião”.

Estabelecido que a religião é uma única virtude, trata-se de precisar que tipo de uni-
dade tem ela: será ela uma virtude específica, distinta das demais virtudes? Ainda aqui, 
o núcleo do artigo quarto vai se fundamentar na própria noção de virtude. Esta visa o 
bem. Daí que, onde houver um constitutivo nocional específico de bem, haverá também 
uma virtude específica. Ora, o bem ao qual se ordena a religião é prestar a devida honra 
a Deus. Mas, a honra é devida a alguém em razão de sua superioridade ou excelência, 
competindo a Deus uma singular excelência, na medida em que o infinito transcende 
tudo, ultrapassando-o de todos os modos. Daí, ser-lhe devida uma honra especial como 
vemos nas coisas humanas que uma honra diferente é devida a excelências diferentes, 
pois são diferentes as que são prestadas ao pai, ao rei, etc. Daí, ficar claro que a religião 
é uma virtude especial.

Mas, se a religião visa o próprio Deus para honrá-lo e prestar-lhe adoração e culto, 
não será ela uma virtude teologal? Ora, é precisamente isto que vai distingui-la das vir-
tudes teologais, pois, se a religião presta a Deus o devido culto, é preciso distinguir dois 
aspectos nela: o que ela presta a Deus – o culto (matéria ou objeto da religião); a quem 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 200890

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento

ela presta – a Deus. Ora, o culto a Ele exibido, não o é como se os atos pelos quais Deus é 
cultuado se referissem ao próprio Deus como quando cremos em Deus, crendo, referimo-
nos a Deus. Pelo que, foi dito (IIa IIae, q. 2, a. 2), que Deus é o objeto da fé, não apenas na 
medida em que cremos Deus, mas também na medida em que cremos em Deus. Ora, o 
devido culto é apresentado a Deus na medida em que certos atos, pelos quais Deus é cul-
tuado, são realizados como reverência a Ele; por exemplo, o oferecimento de sacrifícios 
e outros atos semelhantes. Donde, ficar claro que Deus não se confronta com a virtude 
de religião como matéria ou objeto, mas como fim. Assim, a religião não é uma virtude 
teologal, cujo objeto é o fim último, mas sim uma virtude moral à qual cabe o que é em 
vista do fim. A resposta ao terceiro argumento reforça que a religião não é nem virtude te-
ologal nem intelectual, mas moral, pois é parte da justiça. Acrescenta que o meio virtuoso 
é considerado não no que se refere aos sentimentos (paixões), mas no que se refere a uma 
certa igualdade nas ações referentes a Deus. Tomás relembra então que se trata de uma 
“igualdade não de maneira absoluta, pois a Deus não se pode apresentar tanto quanto lhe 
é devido, mas de acordo com a consideração da capacidade humana e da aceitação divi-
na. O supérfluo, no culto devido não pode ser considerado sob o aspecto da quantidade, 
mas sob outros aspectos como, por exemplo, prestar culto divino a quem não é devido ou 
quando não é devido”.

Descartado que a religião seja uma virtude teologal e considerada esta como uma 
virtude moral, como parte da justiça, qual sua posição entre as virtudes morais? Teria ela 
a primazia entre as virtudes morais? A resposta é simples e direta. O que é em vista do 
fim tira sua bondade do ordenamento ao fim; donde, quanto mais próximo for deste, tanto 
melhor será. Ora, as virtudes morais dizem respeito ao que se ordena a Deus como fim 
e a religião chega mais perto de Deus do que as outras virtudes morais, pois ela realiza 
o que se ordena direta e imediatamente à honra divina. Daí, a religião ter preeminência 
entre as virtudes morais.

Pode-se considerar que estes seis primeiros artigos nos fornecem uma noção bastante 
precisa da virtude de religião em si mesma (é uma virtude específica que tem como objeto 
honrar a Deus e oferecer-lhe o culto devido à sua infinita majestade) e no conjunto das 
virtudes (embora não seja uma virtude teologal nem intelectual) é a mais elevada das 
virtudes morais.

O artigo sétimo vai se ocupar com os atos desta virtude. A própria pergunta que dá 
início ao artigo já sugere a distinção entre dois tipos de atos: interiores e exteriores.

A resposta é também relativamente breve, mas põe em jogo alguns dos princípios 
mais característicos do pensamento de Tomás: a absoluta transcendência divina, já expli-
citada desde o início da questão (sobretudo no artigo quarto); o princípio de continuida-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 2008 91

A religião na suma de teologia de Tomás de Aquino

de4; o caráter composto (de matéria e espírito) do ser humano e, portanto, a dependência 
deste, até em suas ações mais elevadas, do mundo material e sensível.

Presta-se reverência e honra a Deus, não por causa dele, que é em si mesmo a plenitu-
de da glória, à qual nada pode ser acrescentado pela criatura, mas por nossa causa. Porque, 
ao reverenciarmos e honrarmos a Deus, nossa mente a ele se submete, consistindo nisso 
sua perfeição, pois, qualquer coisa é levada à perfeição por se submeter a seu superior, 
como o corpo por ser vivificado pela alma, o ar por ser iluminado pelo Sol. Ora, a mente 
humana, para que se una a Deus, precisa ser conduzida pela mão pelo que é sensível, pois 
“o que é invisível é divisado pelo entendimento do que foi criado” (Rm 1, 20). É por isso 
que, no culto divino é necessário utilizar algo corporal, de tal modo que, por este, como 
por um signo, a mente humana seja despertada para os atos espirituais, pelos quais se une 
a Deus. Por isso, a religião tem atos interiores, que são seus atos principais e próprios e 
atos exteriores, como que secundários e ordenados aos atos interiores. Estes atos serão 
passados em revista nas questões 82 e 83 (atos interiores), bem como nas questões 84-91 
(atos exteriores).5

O artigo oitavo da questão 81 pergunta se a religião é a mesma que a santidade. 
Pode-se considerar, de início, que este artigo visa dar conta da “santidade” mencionada 
por Andrônico, o Peripatético entre outras virtudes (Cf. q. 80, arg. 4). Já na resposta a este 
argumento, Tomás de Aquino indica que se trata do mesmo que a religião, como se dirá 
depois, o que é uma remissão a este artigo oitavo. A conclusão de Tomás neste último é 
de que “santidade” e “religião” não diferem em essência, mas apenas quanto à noção. É 
a mesma virtude que é denominada “santidade”, na medida em que aplica a mente hu-
mana e seus atos a Deus e “religião”, enquanto, por meio dela, se presta a Deus o serviço 
devido, especialmente no que cabe ao culto divino, como nos sacrifícios, oblações etc. 
Ou ainda, a religião é dita santidade na medida em que faz de toda a vida humana um 
culto a Deus, isto é, ordena a Deus os atos de todas as virtudes. Por sua vez, a santidade é 
dita religião, pois, pelas obras de todas as virtudes, o ser humano se prepara para o culto 
divino em sentido restrito.

Que a santidade signifique a aplicação da mente humana a Deus e tenha especial 
relação com o culto, é indicado pela dupla etmologia da palavra. De fato, segundo Tomás, 
em grego, ágios quer dizer “sem terra”, donde santidade indicar “pureza”. A etmologia 
latina (Isidoro) também vai neste sentido, pois “sanctus” é como que “sanguine tinctus” 
(santo-tinto de sangue) por causa do rito de purificação consistente em borrifar-se com o 
sangue das vítimas. A outra etmologia liga “sanctus” a “sancitum” (santo – sancionado). 
Algo era dito santo na medida em que era estabelecido por lei e não poder ser violado. 
Daí a ideia de sancionado, firmado. Ora, tanto a ideia de pureza como de firmeza se rela-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 200892

Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento

cionam com o culto e com a aplicação da mente humana a Deus. Pois, para se participar 
do culto e unir-se a Deus é preciso purificar-se, isto é, separar-se das coisas inferiores. 
Como Deus é o fim último e o primeiro princípio, a aplicação a Ele deve ser a mais firme e 
imutável. Assim, Tomás, partindo de uma dificuldade ocasional, pode, mais uma vez, por 
em relevo o caráter próprio da religião como referência a Deus honrando-o e cultuando-o, 
bem como sua extensão a modo de comando a toda a vida humana (Cf. a. 8, resposta ao 
1º argumento).

O tratamento que Tomás de Aquino dá à religião é um bom exemplo de seu modo ge-
ral de proceder e talvez mesmo possamos tomá-lo como um exemplo acabado do procedi-
mento dos teólogos universitários do século XIII. Nós o vemos lidando com um material 
variegado e até mesmo heteróclito e dominando-o com mestria graças aos instrumentos 
conceituais a que recorre: a definição aristotélica de virtude, a concepção do ser humano, 
igualmente de inspiração aristotélica, mas também sugestões de Cícero, Agostinho e Isi-
doro; sobretudo os quadros neoplatônicos de Dionísio no que se refere à transcendência 
divina e à concepção hierárquica do mundo. Tomás faz teologia cristã, mas, como diz 
Gilson “ele não pretende que o cristianismo tenha inventado as quatro virtudes cardiais”6. 
Isto significa que, para continuar ainda com Gilson, “no seu pensamento, a virtude de 
religião não diz respeito exclusivamente, nem necessariamente à revelação cristã”7. Esta, 
por sua vez não a suprime, mas conduz à perfeição.8 

Uma frase de Umberto eco vem bem a propósito: “a Idade Média conservou a seu 
modo a herança do passado, não para a hibernação, mas para a retradução e reutilização 
contínuas; foi uma imensa operação de bricolagem em equilíbrio instável entre nostal-
gia, esperança e desespero”.9 Bricolagem possível, graças à suposição de que um mesmo 
campo racional atravessa todas essas doutrinas dispersas e no qual o próprio autor se en-
contra inserido. É o que permite ainda a Umberto Eco falar, a propósito de Tomás, de um 
pensamento antes “reconciliador das tensões e de englobamento não conflitivo de tudo o 
que não pode ser evitado.10

Embora o material atualmente disponível inclua muitos dos elementos acessíveis a 
Tomás, não resta dúvida de que dispomos imensamente de mais informações, ainda que 
nem sempre os estudiosos atuais estejam em situação melhor do que ele no século XIII,11 
apesar dos instrumentos de análise mais refinados e potentes. Finalmente, seria de se per-
guntar se não valeria a pena tentar um esforço análogo ao de Tomás com os dados a nós 
disponíveis.12 Talvez tivéssemos ainda lições a receber dele.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 85-93, jul. 2008 93

A religião na suma de teologia de Tomás de Aquino

Notas
* Doutor em Filosofia (Estudos Medievais). Universidade de Montreal, Québec, Canadá. Prof. Assistente 
doutor Departamento de Filosofia COMFIL - PUC-SP. E-mail:
1 Utilizamos a edição e tradução da Suma de Teologia. São Paulo: Loyola, 2001-2006, 9 vols. Tomamos 
a liberdade de fazer algumas alterações na tradução. Relembramos que a Suma de Teologia de Tomás de 
Aquino se divide em três partes, costumeiramente designadas, nas referências, por algarismos romanos e 
letras que indicam a abreviação em latim de Primeira, Primeira da Segunda, Segunda da Segunda e Tercei-
ra: Ia, Ia IIae, IIa IIae e IIIa. Cada parte é dividida em questões e cada questão em artigos. A estrutura básica 
de um artigo comporta: 1) uma pergunta; 2) argumentos a favor de uma resposta possível; 3) argumentos 
em sentido contrário a esta resposta; 4) corpo do artigo, resposta, sentença ou determinação; 5) respostas 
aos argumentos iniciais. A opinião do autor encontra-se no corpo do artigo, nas respostas aos argumentos 
iniciais e eventualmente nos argumentos em sentido contrário. Ver a respeito: BIRD, O. How to read an 
article of the “Summa”. The New Scholasticism. v. 27, p. 129-159, 1953; tradução de Pereira, G. Como 
ler um artigo da Suma. Textos didáticos, 53, IFCH-Unicamp, 2005; BLANCHE, F. A. Le vocabulaire de 
l’argumentation et la structure de l’article dans les ouvrages de Saint Thomas. Revue des sciences phi-
losophiques et théologiques. v. 14, 1925, pp. 167-187, tradução de BAIONI, J. E. M. O vocabulário da 
argumentação e a estrutura do artigo nas obras de Santo Tomás. Inédito.
2 Este aspecto da religião como virtude geral volta a ser mencionado no artigo 4, resposta aos argumentos 
1 e 2 e no artigo 8, resposta aos argumentos 1 e 3. Ver, para maiores detalhes, Nascimento, C. A. R. do. A 
justiça geral em Tomás de Aquino. Veritas, v. 40 (nº159), 1995, p. 475-79 e, sobretudo DE CONESNON-
GLE, V. La notion de vertus générale chez Saint Thomas d’Aquin. Revue des Sciences Philosophiques et 
Théologiques, v. 43, 1959, pp. 601-620.
3 Cf. IVANOV, A. Prazer e apreensão na caracterização do belo segundo Tomás de Aquino. Scintilla, v. 
5, p. 61-75, especialmente p. 69-70. A expressão “constitutivo nocional” é uma tentativa de expressar 
em português o significado do termo “ratio” em expressões como “ratio boni” e outras semelhantes, que 
indicam “algo simples abstraído de muitos, como se diz ‘ratio hominis’, isto é, o que sendo pertencente à 
natureza dos homens, é abstraído dos singulares pela consideração” (Tomás de Aquino, In Librum Beati 
Dionysii De Divinis Nominibus Expositio. Cap. 7, lect. 5. Turim: Marietti, 1950, nº 735). Cf. DEMERS, 
G.-Ed. Les divers sens Du mot “ratio” au Moyen Âge. Études d’Histoire Littéraire et Doctrinale du XIIIe 
siècle. Paris: J. Vrin; Ottawa: Institut d’Études Médiévales, 1932, pp. 105-139.
4 Cf. MONTAGNE, B. L’axiome de continuité chez Saint Thomas. Revue des Sciences Philosophiques et 
Théologiques. v. 52, 1968, pp. 201-221.
5 Ver acima a enumeração dos atos interiores e exteriores da religião.
6 Gilson, É. Le thomisme. Paris: J. Vrin, 1948, 5ª ed., p. 468.
7 Idem, Ibidem, p. 464.
8 Quelquejeu, B. “Naturalia manent integra”. Revue des sciences philosophiques et théologiques. v. 49, 
1965, p. 640-655.
9 Eco, U. Viagem na irrealidade cotidiana. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984, p. 99.
10 Idem, p. 341.
11 Ver por exemplo a discussão sobre a etmologia da palavra “religio”. BENVENISTE, E. O vocabulário 
das instituições indo-européias. Campinas: Ed. da Unicamp, 1995, v. 2, pp. 269-270.
12 GILSON, É. Linguistique et philosophie. Paris, J. Vrin, Préface, 1969, p. 9-13.





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 95

ANTÔNIO VIEIRA E ANTONIL:  
práticas e representações na América portuguesa

Juarez Donizete Ambires* 

Resumo
O artigo destaca as figuras dos jesuítas 
Antônio Vieira e João Antônio Andreoni 
(Antonil), na cena política e econômi-
ca da América Portuguesa, em fins do 
século XVII. Trata, por isto e ainda, 
de desavença entre ambos na questão 
“administração direta do índio”, pedido 
feito, à época, por paulistas à Coroa.

Palavras-chave
Vieira; Antonil; Mão-de-obra índia.

Abstract
This article highlights the figures of two 
jesuits Antonio Vieira and João Antonio 
Andreoni (Antonil) in the economic and 
political scenario of Portuguese America 
in the end of XVII century. It deals, 
therefore, with their argument in relation 
to the problem of “the direct Indian 
administration”, in response to a request 
made to the Crown by Paulistas in that 
time. 

Keywords
Vieira; Antonil; Indian labor.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 200896

Juarez Donizete Ambires

I

Antônio Vieira e Antonil – dois célebres jesuítas – têm seus nomes vinculados à 
história da América Portuguesa havendo episódios deste entrelaçamento comuns às duas 
figuras. A situação histórica que a ambos abarca e os tem na condição de personagens 
centrais, estudamo-la com algum detimento, em circunstância específica. A riqueza e 
complexidade do assunto, entretanto, estão sempre a oferecer e pedir novas reflexões e 
este fato é o que nos traz à elaboração do presente texto que, obviamente, retoma os dois 
jesuítas, recuperando-os em circunstâncias e fatos importantes. 

Ocorre também tentativa paralela de enquadramento destes mesmos fatos e circuns-
tâncias, em esfera histórica maior, que é a da América Portuguesa - termo que usaremos 
por, em nossa compreensão, ser o mais apropriado, enquanto intenção de uma geografia e 
história que contêm as duas personagens e os acontecimentos subordinam, conduzindo-os 
em sua força para novas compreensões. 

Para tanto, nosso primeiro procedimento foi a retomada em linhas gerais do episódio 
de empenho dos paulistas para, em fins do século XVII, obter a administração direta da 
mão-de-obra índia, já em seu poder, e daquela que viesse a ser capturada nos sertões. 
Em segunda instância, cruzamos informes, veiculando a idéia de que a nova estrutura 
econômica modifica interesses e práticas, o que se traduziria no novo e intenso apego da 
metrópole à sua colônia, principalmente no seu eixo de Atlântico Meridional. Em con-
comitância, abordam-se questões presas à crença messiânica ou milenarista, sua ligação 
à pessoa de Vieira e as atitudes de oposição a ambos, sempre perpetradas, já em vida do 
sermonista e também a posteriori – sob D. João V e sucessor. 

II

Vieira em 1681 volta à América Portuguesa, premido por fato de importância: o 
restabelecimento das atividades do Tribunal da Inquisição na metrópole. Vê-se o jesuíta, 
por isto na contingência de fixar moradia no colégio da Ordem em Salvador, escudado 
no artifício de que para cá veio devido à necessidade da preparação de seus sermões – os 
ainda não impressos – para publicação e o encerramento da escrita de seus livros inaca-
bados, como é o caso da quase lendária Clavis Prophetarum. O álibi cria-o, ao que tudo 
indica, Paolo Oliva – o Geral da Ordem que, na Itália, tem notícias da situação de Vieira 
em Portugal. 

O tempo que tiveram de convívio no Vaticano e provavelmente nos salões de Cris-
tina da Suécia fizera-os amigos, de Oliva ainda um conhecedor das agruras de Vieira na 
defesa dos judeus em Portugal e seu desgosto por não haver caído nas graças da rainha 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 97

Antônio Vieira e Antonil

e do rei D. Pedro, de quem o sermonista quis tornar-se válido e conselheiro, tal como o 
fora do pai – D. João IV – o restaurador. Nesta e por esta sintonia, temos Antônio Vieira 
aportando a Salvador, para não mais retornar à Europa, peculiaridade de que comungará 
um outro jesuíta que está, à ocasião, acompanhando o orador na função de seu secretário. 
Falamos no caso do italiano João Antônio Andreoni, a quem a posteridade consagrará 
como Antonil – o autor, anos depois, do belíssimo “Cultura e Opulência do Brasil por 
suas Drogas e Minas”.1 

Juntos na Bahia, o que foi a princípio, em nossa indução, convivência harmoniosa, 
tornou-se quando pouco, indisposição mútua. Alfredo Bosi2 e Serafim Leite3 chamaram 
traição ao procedimento adverso de Andreoni em relação a Vieira. Ambos, em nossa lei-
tura, em atitude passional e partidária saem, em escritos seus do século XX, em defesa 
do - já em vida - mais que renomado sermonista. 

Contudo, apesar deste procedimento, são indiscutivelmente duas fontes preciosas 
a resgatar ambas as personagens em sua convivência e fontes, obviamente, que nos re-
portam, na indução de seus textos, à origem do conflito que tem, parece-nos, a marca do 
pessoal e, ainda, sem sombra de dúvida, as marcas do social, do político, do econômico. 
O conflito aludido tem sua origem e espraiamento na solicitação dos paulistas, também já 
referida.4 Buscar e dar explicações é, na circunstância, o que se pretende.

III

Na contenda entre Vieira e os paulistas, Andreoni deixa o seu espaço de bastidores e 
vem para a linha da cena: assume o partido dos piratininganos em sua reivindicação e não 
está sozinho em sua atitude. Pelo que apreendemos, seu raciocínio objetivo deu-lhe parti-
dários, mormente italianos, também preocupados, tal como ele, com a vida econômica da 
colônia, exaltando-lhe, por isto, os produtores de riqueza.5 

A princípio, a exaltação se corporifica no apoio que empenha às pretensões paulistas. 
Mais tarde, expressará essa adesão em sua obra máxima – o Cultura e Opulência – de-
dicando-o a todos os produtores de riqueza da e na colônia, entre eles os que se dedicam 
à extração do ouro que, nos finais do século XVII e primeiros anos do XVIII, são os 
paulistas e nas jazidas de Minas Gerais, visto que as de Goiás só viriam depois, e delas, 
parece-nos, não há registro de que Antonil tenha obtido notícias, mesmo contando com 
informes sobre toda a colônia que são os que chegam à Bahia, o centro administrativo, e, 
nela, mais propriamente à residência do vice-rei.

Conhecimento dos achados auríferos em Minas (à época, ainda Capitania de São 
Paulo) e o início de sua exploração, isto é fato indubitável. Possível defesa a esta idéia 
é o capítulo dedicado ao ouro no Cultura e Opulência, que, no livro, é pequenino se 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 200898

Juarez Donizete Ambires

comparado ao do açúcar, mas elucidativo. Curiosamente, neste mesmo capítulo, fará An-
dreoni menção à mão-de-obra utilizada pelos paulistas para a exploração – o índio, que, 
em nossa indução, só será suplantado pelo negro em número na região das minas, após o 
episódio emboaba.6 

Com os achados e o conseqüente e rápido aumento da riqueza que circula pela colô-
nia e aporta à metrópole, a coroa passa a ter a América Portuguesa como o centro de todo 
o seu império7 e na extensão dos fatos e no jogo dos interesses, aplaude-se, indiretamente 
e lá o seu tanto depois, o apoio de Antonil e seu grupo – o Alexandrista – às gentes de 
São Paulo. 

Se já anteriormente ao ouro (década de oitenta do século XVII), o paulista – e mesmo 
pela pena jesuíta – está deixando de ser o facínora escravizador de silvícolas para pôr-se 
na condição de civilizador; com as descobertas, mais do que nunca, ele será o servidor, 
o fiel vassalo. Assumar assim o tratará no seu discurso de posse, como governador da 
capitania de São Paulo e Minas do Ouro, em 1.717.8 Seria o fato uma preparação dos ca-
minhos para a instauração de imagem do paulista divulgada por Frei Gaspar, na segunda 
metade do século XVIII? 

Mesmo sem uma resposta final à pergunta, na situação aqui caracterizada, o que 
não se poderia negar é a importância que adquire na estrutura colonial, para a coroa, o 
paulista. Ele é o centro nuclear da reviravolta econômica com o achamento dos veios 
auríferos e sua respectiva primeira exploração que foi a retirada do metal que aflorava 
– o ouro de aluvião – trabalho a pedir técnica menor. O paulista é também, em paralelo, 
a força que aplaca os sublevados, impondo-lhes o domínio da coroa. A segunda metade 
do século XVII e primeira vintena do seguinte constituem período crivado de exemplos 
desta segunda atividade.9 A destruição de Palmares é um destes fatos; a perseguição e 
submetimento de índios insubordinados no sertão baiano, um outro. Na visão dominante, 
então, como negar a utilidade pública do paulista e, em nosso raciocínio, como lhe negar, 
em fins do século XVII, a administração direta do índio? 

A posição deste colono no jogo das forças sociais é privilegiada. Seus feitos abrem-
lhe portas e na metrópole circulam comentários sobre esta sua nova situação, ante os 
olhos régios. Vieira, em carta que pouco antecede sua morte, faz menção ao fato,10 mas 
curiosamente, tentando negar-lhe a validade, pois ainda tenciona, apesar de sua derrota 
em 1694, que D. Pedro não confirme a vitória paulista com a emissão de carta régia. Se 
ele, contudo, têm junto à corte partidários seus que lá lhe fazem a vez, ao que tudo indica 
também os paulistas os têm e a vitória acaba a estes pertencendo. 

Em 1696, D. Pedro emite, para mais que ratificação da vitória piratiningana sobre o 
jesuíta e seu grupo, duas cartas régias (26 de janeiro e 19 de fevereiro de 1696) e, não se 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 99

Antônio Vieira e Antonil

pode negar, por esta ocasião o ouro já é bem mais que hipótese. Esta vitória paulista, con-
tudo, submeter-se-á a um aparente revés. Sua expulsão deste primeiro grande território de 
minas, anos após (1709), seria o revertério. A atitude paulista, na seqüência, foi o pôr-se 
em marcha para outro eldorado – o de Mato Grosso e Goiás, onde, em parte, haverá uma 
repetição de acontecimentos: o braço escravo para a exploração (ao menos no seu início) 
será o índio, cuja guarda, tal como ocorrera anos antes em São Paulo, o bandeirante es-
tará novamente reivindicando, só que na estrutura das minas goianas e, segundo Sérgio 
Buarque de Holanda, em 1725.11 Em avaliações posteriores, esta ligação do piratiningano 
com o índio será, curiosamente, vista como retrógrada, até mesmo arcaica.12 Obviamente 
as teses que isto defendem vêem na escravidão negra a ideal, a verdadeira possibilidade 
de uma produção em escala mais ampliada de produtos tropicais e, em fins do século 
XVII e início do posterior, somente o açúcar, mesmo em seus altos e baixos, está neste 
enquadramento. 

O que se vê é que o trabalho índio vai ficando relegado para áreas mais interioranas 
e, paulatinamente, vai sendo substituído pelo braço negro, à medida que o capital para a 
compra do africano aumenta. Nos teores deste raciocínio, então, a prática paulista estaria 
para o anacrônico, o inapropriado, na economia colonial. Isto, entretanto, em nenhum 
momento se confirma totalmente. A impressão que nos fica é a de que o anacrônico da 
prática viria depois, após a instauração de uma prática cotidiana de exploração. 

As medidas econômicas iniciais ocorrem com os recursos que se tem à mão e assim 
agiu o paulista, até, para exemplo, em Minas ser suplantado pelo baiano e o reinol. Já no 
planalto central, ficam muitos piratininganos. O não retorno caracterizará a diáspora e 
uma inversão: de centro aglutinador, São Paulo passa a centro dispersor.13 A vila de São 
Paulo de Piratininga da segunda metade do século XVIII e primeira do seguinte caracteri-
zar-se-á pela pacatez, para não se dizer pelo abandono e esvaziamento. O interessante no 
caso, parece-nos, é estarem as figuras de Vieira e Antonil na raiz dos fatos. Entre ambos 
estariam paulistas e índios. 

Noutros termos, dir-se-ia que há entre eles um vácuo, oriundo do confronto de pos-
turas divergentes, sem a possibilidade de coexistência. Vieira é o fim de uma era, di-lo-á 
Serafim Leite em sua obra.14 Antonil, em nossa indução, o início de outra. Ambas as fi-
guras marcam a história da Companhia de Jesus, cada um deles à sua maneira, e também 
a América Portuguesa. Se Antonil é o novo, relacionamo-lo neste novo, em termos de 
colônia para exemplo, ao Mercantilismo franco e intenso em que Portugal mergulha com 
o ouro; já em termos de Ordem religiosa, ao apego à vida nos colégios e aglomerados 
urbanos, em detrimento da empresa missionária,15 cujo gosto Vieira queria por toda a 
forma reavivar, sendo esta a forte causa para a oposição às intenções paulistas a que já 
aludimos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008100

Juarez Donizete Ambires

 Desbancado pela derrota, é a figura do “ultrapassado” que Pécora16 usará para de-
signar este mesmo Vieira em seu fim de vida. Esta imagem, contudo, não é a metáfora 
da velhice pura e simples. Em nossa interpretação, o seu valor está além; equivaleria à 
idéia do anacrônico, do homem de idéias vencidas, do sem lugar. Em nossas associações, 
Antonil, então, seria o “novo”, o atualizado, ou o que permanece por estar mais adaptado. 
Esta adaptação, porém (se pelo termo optarmos), não o torna incólume ao meio. As mes-
mas riquezas de que ele dá conta no seu Cultura e Opulência fazem a coroa se precaver. 
O livro é tirado de circulação três dias após sua edição, com o argumento de que se teme 
que sua leitura possa despertar a cobiça de estrangeiros sobre os bens da América Portu-
guesa, mormente seu ouro. Pesquisas recentes permitem até que se saiba quem ordenou 
o recolhimento. A paixão de Laura de Melo e Souza pelo estudo da história colonial isto 
nos concede17 e mais: por intermédio de suas pesquisas e interpretações, também toma-
mos conhecimento de que a circulação das idéias milenaristas é fato que está a se ver com 
restrições.18 

A primeira metade do século XVIII é o período desta prerrogativa. Vemo-nos, então 
e com isto, tentados a crer que a imagem do Vieira ultrapassado, na alusão de Pécora, não 
seja nada descabida. Isto nos autorizaria, entretanto, a ver, na interligação dos mesmos fa-
tos e no acompanhamento da nova importância econômica da colônia, o triunfo do “reino 
deste mundo” 19 ou, em termos mais palpáveis, o triunfo do econômico sobre uma visão 
de mundo que mescla o espiritual e o terrenal, numa expectativa de ver o reino de Deus 
acontecendo, para maravilhamento de todos, em nosso meio. 

Vieira, nas bases de seu pensamento milenarista, tem a possibilidade por certa; na fé 
e na esperança, busca-a nos sinais celestes, vendo e lendo nas movimentações dos astros 
mensagens de Deus a indicar Portugal e suas dominações como o Quinto Império, o últi-
mo dos reinos ou o que antecipa a vinda do Cristo e o fim do mundo, apregoados por São 
João, no Apocalipse.20 Antonil, no contraponto, seria, parece-nos, o antípoda. Esta colo-
cação, contudo, pede prudência, pois com ela não se quer deixar a impressão de crença 
em um Andreoni pré-iluminista, quando pouco. 

Mesmo na oposição a Vieira, pela história (Serafim Leite sempre é a referência, a 
única referência), Antonil é um jesuíta e, como tal, mantém-se atido a certos valores e 
práticas. Apesar da aludida oposição, ele não é, a nosso ver, o “anti-Vieira” – expressão 
lançada por Alfredo Bosi.21 Em nossa leitura, Antonil é mais um conselheiro que, sem se 
apontar como tal, chama a atenção das autoridades para a riqueza de sua colônia. Neste 
aspecto, seu livro, em nossa leitura, foi espécie de chamariz, alerta para que a Metrópole 
se expressasse mais intensamente quanto à defesa de suas terras. O primeiro lembrete ela 
o terá com a presença dos franceses no Rio de Janeiro, em 1710. O segundo, a publicação 
do aqui mais que mencionado Cultura e Opulência, em 1711. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 101

Antônio Vieira e Antonil

Nesta linha de raciocínio, vamos para a aproximação da figura de Antonil à do con-
selheiro e conselheiro de corte, cargo comum à dialética das cortes européias do Antigo 
Regime e, parece-nos, comum à Ordem que distribui pelos reinos católicos conselheiros e 
sua influência por meio deles. Se correta a visão por este prisma, neste aspecto as figuras 
de Antonil e Vieira aproximam-se uma da outra. Não há, no caso, como perder de vista a 
ação, junto a D. João IV, do Vieira conselheiro e também em outras funções. O que fica 
mais explícito é no preclaro sermonista o amor da glória.22 Antonil, em sua contrapartida, 
soaria mais discreto, já que apenas “anônimo toscano”. Pensando ainda em sua produção, 
é preciso que se recorde que o seu aparente tratado de economia é dedicado a Anchieta 
e é exortação à ajuda de todo aquele que quiser ver venerado nos altares o fundador de 
São Paulo. 

Na extensão de seu gesto, parece-nos obviamente estar à exaltação da Ordem e seu 
trabalho missionário, mas trabalho do século XVI, do qual se está a distar por bem mais 
de cem anos (eis o anacrônico em Vieira, em fins do século XVII). Estas colocações, con-
tudo, se, em nossa indução, aproximam Antonil da Ordem e o quadro de sua visão, sem-
pre o distinguem de Vieira e de seu pensamento missionário (também messiânico ou mi-
lenarista) sem que, entretanto, estejamos autorizados a taxar Andreoni de o “anti-Vieira”, 
na freqüência de Alfredo Bosi. A oposição tal como a vemos não retira a ambos os jesuítas 
de seu contexto histórico; ao contrário; referenda-os nele e em sua complexidade. 

Na interpretação de Bosi, presente no seu Dialética da Colonização (Cap. IV e V), 
assim não se dá. No escrito em questão, os jesuítas em suas práticas e atitudes são enqua-
drados em outra esfera. Vieira torna-se espécie de paladino da liberdade e da valorização 
do humano em detrimento da máquina. Antonil, em antagonismo e na leitura do profes-
sor, é o que transforma o humano em rés e é o personificador da cana. Nesta interpretação, 
Antonil e Vieira perdem suas perspectivas históricas, isto é, ultrapassam seus limites de 
tempo. A Vieira cabe a parecença de um antecipador de linhas teológicas mais contempo-
râneas, como é o caso da linha da “Libertação”. Já o opositor é, quando pouco, o mal, a 
ausência da piedade. Para ele, na chave de Bosi, não há o escravo; existem sim o engenho 
e o senhor. Na perspectiva de Antonil, o braço servil não têm direitos, como se a ordem 
natural fosse ter, à época do jesuíta, estes mesmos direitos. Negando-os, então, Antonil 
está a negar o humano, na indução que o mesmo humano terá somente para fins do século 
XVIII e mesmo início do XIX, em nossa percepção. Com isto, Antonil, na escrita de Al-
fredo Bosi, é anacrônico, como anacrônico também será Vieira na projeção que recebe.

 Nossas colocações, contudo, não querem desmerecer a séria investigação do emi-
nente professor. Em nossa leitura, o que se dá é que ele se torna vítima de sua falta de 
isenção. Na contenda em referência, seu partido é o de Vieira e isto o faz, em nosso ques-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008102

Juarez Donizete Ambires

tionamento, perder a ambos. Em nosso diálogo com seu texto, entretanto, somos alertados 
para fatos mais que importantes e, na observação destes mesmos fatos, apropriamo-nos 
de sua perspectiva. 

O ver Antonil como um indisposto ao milenarismo está lá. A alusão mais forte de 
Alfredo Bosi a isto está nas observações que faz quanto ao destino dos escritos de Vieira 
ainda não publicados. Segundo o autor, Antonil (à ocasião da morte do sermonista, Reitor 
do Colégio da Bahia) é o responsável pela remessa à Europa do espólio de escritos inédi-
tos do pregador. Não por ironia do destino, ainda segundo Bosi, parte deste material vem 
a se desgarrar, permanecendo desvencilhada por mais de 250 anos. Esta parcela que fica 
à deriva é nada mais nada menos que a Clavis Prophetarum (A Chave dos Profetas) ainda 
inacabada, e tida já à época, devido à propaganda do próprio Vieira, como o seu principal 
escrito messiânico. 

Tencional ou não, o acontecimento gera, de fato, suspeitas. Depondo a favor da su-
gestão do Professor Bosi, tem-se a afirmar que começa no início do XVIII a se fazer mais 
presente certa antipatia a milenaristas ou messiânicos e alguma reserva, na Metrópole 
e na América Portuguesa, quanto ao se expressarem sobre suas crenças.23 O fato não se 
pode deixar de o sentir como mais um ataque (e salvo engano frontal) a Vieira e a tudo o 
que ele representa. Induz-nos também a circunstância a pensar num abafamento da me-
mória do jesuíta que, apesar de desacreditado ao fim da vida, morre como um dos grandes 
nomes da Companhia e cercado da admiração de muitos, um deles Tirso Gonzalez, o 
Geral da Ordem, que promove, após o passamento do mesmo Vieira, a dispersão do grupo 
que se lhe opôs.24 

Dos italianos, o que fica, como se denota, é Antonil. Sua permanência, a nosso ver, 
dá-se por conta, acreditamos, de sua ligação a autoridades da colônia e o fato parece-
nos confirmado, quando, tempos depois, o temos como secretário e conselheiro de D. 
Sebastião Monteiro de Vide, o quinto arcebispo da Bahia e responsável pela publicação 
do Sinagoga Desenganada, uma tradução de Antonil à qual voltaremos mais à frente, 
como também à ligação do jesuíta ao arcebispo, pois, em nossa indução, seriam fatos 
de importância e, nesta mesma importância, também estariam ligados, na linha de nosso 
pensamento, obviamente a Vieira e a uma história do milenarismo na América Portugue-
sa. Citávamos, porém, a diáspora dos jesuítas italianos e, em momento precedente ainda, 
a morte do pregador, aspecto ao qual emprestaremos atenção mais expandida, porque, em 
nossa indução, acontecimento que carrega seus símbolos e sentidos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 103

Antônio Vieira e Antonil

IV

Em nossa interpretação, encontramos no episódio da morte do inaciano a ratificação 
de sua prerrogativa de o grande pregador ou, em designação mais a seu gosto, do seu 
título de “imperador do púlpito”. O fato, contudo, se por um lado tem o seu quê de me-
recido, por outro obriga-nos a retomar parecer do próprio Vieira que via seus “escritos 
proféticos” como “superiores a seus sermões”,25 circunstância que nos faz pensar, então, 
em uma inversão de valores à revelia da vontade do autor. Com isto, o que não se vê 
celebrado é o Vieira do messianismo e, por extensão, os valores que esta sua essenciali-
dade portava. Em nossa apreensão, com o procedimento, diretamente afirma-se a idéia de 
que nem todos os portugueses deviam mais, a esta altura, reconhecerem-se ainda como 
os incumbidos de “uma missão imperial e apostólica” que “já se encontrava escrita nos 
textos sagrados”. 

Eles, os portugueses, já podiam se furtar a isto, assim como, ainda em nossa indução, 
podiam distinguir o império e sua riqueza do domínio eclesiástico, prática e ideal com-
pletamente adversos ao querer e pensamento político-religioso do jesuíta. Respaldo para 
esta impressão encontramo-lo novamente em Laura de Mello e Souza.26 Outros autores, 
entre eles Sérgio Buarque de Holanda, trazem a nosso conhecimento fatos em correlação 
a estes, expressando que as causas para estes novos rumos estariam no econômico, já 
que o ouro ocidentaliza em definitivo o império.27 Assim, neste episódio, o seu centro 
nevrálgico se torna o Atlântico Sul.28 A coroa mais que no século anterior teme perder a 
colônia e articula-se para o vigiar e manter. Outro aspecto importantíssimo ainda ligado 
a esta instância será o fortalecimento do poder régio, em detrimento dos demais setores 
da sociedade.29 Em seu governo, D. João V é, graças ao ouro da colônia, o monarca mais 
rico que Portugal já teve. O metal precioso dá à pessoa do rei a independência econômica 
e, com esta liberdade, o monarca fortalece a instituição absolutista. 

Em sintonia com estes aspectos e como que redundância dos mesmos, ocorre ainda 
no período joanino a extinção das cortes, fato que mais centraliza na figura real o poder e 
torna D. João, assim, um monarca em situação bem diferente da de seu pai – D. Pedro II 
que, em fins do século anterior, na busca de estabilidade e apoio interno para seu governo, 
muito concederá à Igreja, à Nobreza e à Inquisição, cujo retorno à ativa está ocorrendo 
em 1681.30 

Se a América Portuguesa, por isto, é a possibilidade que dá a D. João V esta situação 
privilegiada, nada mais natural do que a sua valorização e intensa vigilância sobre ela. As 
drásticas repressões a todo e qualquer levante na colônia, nesta primeira metade do sécu-
lo XVIII, parecem-nos provas mais que cabais das aludidas valorização e vigilância. O 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008104

Juarez Donizete Ambires

controle econômico, contudo, pela presença militar, mormente na área da mineração, não 
bastará. Há necessidade, parece-nos, de também se controlar o ideológico e a repressão ao 
messianismo será, neste campo e sempre em nosso entendimento, uma das atitudes. 

O que um dia pode ter sido um distintivo português está deixando de o ser. Portugal 
e messianismo são referenciais de cultura que estão deixando de interagir. Ainda em nos-
sa impressão, a perpetuidade do fato poderia oferecer alguma oposição ao mandonismo 
exclusivista do rei. Em outra vertente, certamente estaria significando que o destino de 
Portugal ainda estaria atrelado a textos sagrados, à Bíblia, e, por conseguinte, à Igreja e, 
em extensão, à Ordem Jesuítica. 

A nova circunstância, contudo, é negativa de certa ênfase à possibilidade. Se o des-
tino de Portugal está, por agora, ligado a algum livro, este é o Cultura e Opulência, de 
Antonil, pensamento que ousamos achar com alguma razão. Nele é que se tem um retrato 
fidedigno da metrópole. Autoridades do reino a isto percebem. O conselheiro Antônio Ro-
drigues da Costa é um deles. O confisco da obra do jesuíta Antonil dá-se em 17 de março 
de 1711, sob suas ordens.31 O Conselho Ultramarino do qual o político faz parte espreita 
e tenta controlar todas as possibilidades de perigo para o reino e o conteúdo do livro pode 
aguçar a cobiça de potências estrangeiras. Seu destino é, então, o fogo. Os destinos do 
reino, por sua vez, segundo as autoridades e a simbologia de seu gesto, pertencem a ele 
mesmo, isto é, ao próprio Portugal. Outro entendimento considerar-se-á traição. 

O que em meio a todos estes fatos (em havendo sentido em nossa interpretação) 
nos causa surpresa, mas não estranhamento, são os destinos dos livros, dos escritos. Se 
o interesse da metrópole por sua colônia, neste suposto novo tempo é outro, não vemos 
a recíproca em muitas de suas atitudes para o controle da mesma colônia. A ação sobre 
os escritos – o Cultura e Opulência e a Clavis Prophetarum – é um dos revelativos do 
fato. No circuito histórico, ambas as obras ficaram personificadas e, como tal, receberam 
castigos exemplares, bem ao gosto de uma sociedade do Antigo Regime, por haverem 
representado perigo. O último deles, como já se disse, extravia-se quase que para sempre; 
o primeiro vai à fogueira, à semelhança de herege em auto-de-fé. 

No contraponto, na região das minas, tem-se o suplício de Felipe dos Santos, que 
não deseja a casa de fundição em Vila Rica, representação direta da tentativa de controle 
da coroa sobre o território aurífero da América Portuguesa. Assim e por isto, explicita-se 
para nós que, de fato, são outros os destinos de Portugal. Eles não mais se encontram em 
registros sagrados, mas nas estruturas do mundo. 

Não por coincidência, à época, o mesmo conselheiro Antônio Rodrigues da Costa 
está a dizer, à sua maneira, que, em verdade, os acontecimentos que o circundam equi-
valem a, como já se explicitou, novo tempo, pois agora os destinos de uma nação são 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 105

Antônio Vieira e Antonil

traçados no terrenal, “em campos de batalha contra potências inimigas e nos espaços 
institucionais de negociações com os vassalos coloniais”.32 

Entretanto, segundo a história, não será no reinado de D. João V que o messianismo 
mais será perseguido. No governo de seu sucessor é que se urdirá a repressão mais inten-
sa. Pombal33 – o responsável pela valorização do poder absolutista sob a égide de D. José 
– será o seu engendrador. O seu reformismo combaterá as correntes milenaristas e o leva-
rá a equiparar todos os jesuítas, perseguindo a toda a Ordem. Em várias frentes, efetuará 
o seu combate. Aquela em que mais isto se tornará flagrante será o campo educacional. 

A figura de Verney é a negação taxativa e irrevogável da segunda escolástica. Todo 
este procedimento, porém, na segunda metade do século XVIII, equivale ao querer apro-
ximar intelectualmente Portugal de outras metrópoles e à defesa acirrada da propriedade 
e exploração de suas colônias, mormente a da América. Isto que aqui, entretanto, se está a 
afirmar é atribuído a Pombal, em dada medida o espírito do Iluminismo na metrópole. 

Na comparação, a política joanina em relação aos milenaristas será, na aparência, 
mais condescendente. Suas presenças, no entanto, serão coibidas nas regiões das minas 
e o procedimento será estendido a todos os jesuítas e a todas as outras ordens ou religi-
ões, como se quer à época. O interior do Brasil será aberto ao clero secular e às ordens 
terceiras, todas em mãos de leigos.34 Em paralelo e na sintonia dos fatos, o ouro estará 
abrindo o coração da colônia ao escravo negro, em verdade também outro recurso para 
o estabelecimento mais inequívoco da dominação metropolitana.35 Em meio a toda esta 
circunstância, porém, cabem ainda colocações que envolvem os novos tempos e o mile-
narismo. Acreditamos sempre que, na aversão à corrente messiânica, subjazem causas e 
fatos que pedem resgate. 

V

Na nova estrutura, o período joanino em seu esplendor parece envergonhar-se do epi-
sódio em que a nação esteve sob julgo de Espanha e de alguns dos muitos elementos que, 
em correlação com o fato, ajudaram a manter a identidade nacional. Em nossa indução, 
o Portugal do século XVIII quer afastar a lembrança do receio que a todos dominou da 
possibilidade do retorno ao domínio espanhol, ameaça que paira com ênfase, no século 
anterior, até 1668 e mesmo além. 

Os três primeiros reis bragantinos claudicam financeiramente e isto os obriga, então, 
a desenvolver uma política de aproximação das potências inimigas de Espanha, em pri-
meira instância França e, em seqüência, Inglaterra, braço de influências que sobre Portu-
gal tornar-se-á triunfante, entre fins do século XVII e início do seguinte, com a assinatura 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008106

Juarez Donizete Ambires

em 1703 do Tratado de Methuen. Nessa linha de contatos, o próximo passo será o recebi-
mento, por via indireta, de uma carga de valores que se diferencia em muito da tradição 
lusa. 

Graças à pesquisa de Plínio Freire Gomes,36 soubemos que Portugal é motivo de 
chacota noutras cortes, por conta de muitas de suas convicções; o messianismo é uma 
delas. Sob o governo de D. João V, o comentário, para exemplo, de Lorde Tyrawley – o 
embaixador inglês – será o de que “Portugal é uma terra de desmiolados”; “o que espe-
rar de uma população, cuja primeira metade aguarda a vinda do Messias e a segunda, o 
retorno de D. Sebastião?”37 Assim é que, por motivos desta natureza e de outras, pro-
cedimentos vão se alterando e não sem dificuldades. A população simples mantém-se 
próxima à crença e este acreditar se estende no imaginário destas camadas populares. As 
dificuldades são grandes para que se apague uma tradição que remonta, segundo certos 
investigadores, ao século XV;38 para outros que remonta ainda a uma tradição anterior 
que é a batalha de Ourique,39 na qual se oficializaria a origem divina do reino e na qual 
Deus teria vaticinado a Afonso Henriques o futuro messiânico glorioso de Portugal e 
sua marca de universalidade. A negação, portanto, do milenarismo, no Portugal joanino, 
é expediente que, em parte, enfrenta dificuldades. Ainda o século XVII fora período de 
grandes esperanças messiânicas. 

Vieira e muito de suas práticas confirmam a idéia. Para elucidação, sempre parece 
interessante a lembrança das expectativas do jesuíta quanto a 1666 – ano que seria de 
grandes revelações e acontecimentos. A crença do padre é intensa nas possibilidades de 
revelação, neste período. João Lúcio de Azevedo chama ao Vieira desta época “visioná-
rio” e informa-nos sobre outros muitos expedientes de que o inaciano lança mão para 
aumentar o cabedal de suas certezas quanto aos destinos messiânicos de Portugal. 

O mesmo biógrafo, porém, vai a seus leitores informando dos desabonos e desan-
camentos pelos quais o mesmo Vieira passa em relação a estas mesmas certezas e suas 
confirmações. Se existe, então, o elucidado estranhamento para os inícios do XVIII, po-
de-se dizer, contudo, que a parecença é a de que ao menos Vieira sempre conviveu com 
a negação de suas crenças messiânicas ou, ainda, o trabalho para negação das mesmas 
expectativas, efetuado por grupos com os seus laivos de rivais. Um deles para exemplo 
(e mais forte e direto exemplo) é a Inquisição Portuguesa, a responsável pelo período de 
encarceramento do jesuíta em Coimbra, a esta altura cobrado para dar conta de suas idéias 
milenaristas e suas diversas implicações. 

O fato, contudo, não o desagrega do número de partidários do milenarismo e da 
função de um de seus grandes divulgadores. O que, então, estaria a se dar na aparente 
contradição? Em nosso pensamento, o que em hipótese estaria a se passar é que, no sé-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 107

Antônio Vieira e Antonil

culo XVII, a repressão existe e se efetua, havendo diversas pessoas a sofrê-la por conta 
de suas crenças milenaristas e também outras. Vieira é um exemplo; é caso especial, mas 
certamente uma entre, quando pouco, diversas ocorrências.

Já a partir do século XVIII ou sob D. João V, os casos milenaristas passam a ter 
(sempre em nosso pensamento) as conotações de problema, de fato que possa pôr em jogo 
a segurança do território luso, revelando-se isto em um primeiro plano na disputa direta 
ou indireta de poder com o próprio rei40 (esperamos não estar exagerando) e, em segunda 
instância, na possibilidade de estar colaborando, direta ou indiretamente, para a formação 
de grupos de sublevados que quebrem com suas existências a coesão que se quer para o 
império. 

Um estudo de caso revela isto. A pesquisa de Plínio Freire Gomes, anteriormente 
citada, remete-nos ao assunto. Ela nos informa de Pedro de Rates Henequim – um visio-
nário – em mãos do Santo Ofício, leitor de Vieira e, na primeira metade do século XVIII, 
“o novo profeta do Quinto Império”, que informa a todos se localizar no Brasil – mais 
propriamente no seu interior rasgado pelo Rio São Francisco – a pátria adâmica ou o pa-
raíso. Ligado a este raciocínio, estariam então no natural os receios e o espírito infenso ao 
milenarismo. Na contrapartida, neste mesmo episódio, a ocorrência do espraiamento das 
atividades da Igreja Secular41 na colônia, perfeitamente e na correlação, justificar-se-ia 
e sua abordagem recupera Antonil e, obviamente, a ação do clero secular e seus bispos, 
também funcionários diretos da coroa pelas circunstâncias do padroado.42

VI   

A Igreja Secular é nos dois primeiros séculos da América Portuguesa uma instituição 
considerada frágil. A grande ação catequética – tanto a missionária quanto a do atendi-
mento às gentes dos vilarejos – acontece, mormente pelas mãos das ordens religiosas, 
destacando-se em meio a elas a jesuítica, com uma linha de trabalho, segundo depoimen-
tos, muito apreciada por aldeados e habitantes diversos de vilas, arraiais e os, à época, 
pequenos e dispersos aglomerados urbanos.43 O fato comprova a precariedade das con-
dições de existência de alguns bispados e ainda nos remete à aberta recusa da parte de 
alguns bispos em vir da Europa para suas dioceses, nas brenhas e sertões da colônia. 

Só para os fins do segundo século da colonização e princípios do seguinte é que a 
situação começa a se alterar. O primeiro diagnóstico para a mudança é episcopal: em fins 
do século XVII, se diz que falta à colônia um corpo de leis eclesiásticas. O que lhe rege 
a vida, no campo em evidência, são constituições portuguesas que chegam via Lisboa ou 
Funchal. O fato emperra o andamento das atividades coloniais diocesanas. A superação 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008108

Juarez Donizete Ambires

do problema, porém, ocorrerá no início do século XVIII com a ação direta de D. Sebas-
tião Monteiro de Vide e a ação nos bastidores de alguns auxiliares. Antonil é um deles. 

Assim e por isto é que, em 1707, vem a lume as Constituições Primeiras do Arce-
bispado da Bahia, com a chancela do quinto arcebispo e a ação de um erudito corpo de 
secretários, muitos deles jesuítas. Deste modo, Antonil não é o único. Antes de seu retor-
no à Europa, fora consultado, segundo Serafim Leite, Benci, para que legislasse sobre as 
questões do concubinato e suas conseqüências, mesmo em meio à escravaria. As transfor-
mações por que passa a Colônia, em fins do XVII e início do século seguinte, justificam, 
segundo as autoridades eclesiásticas, as reformas e, na extensão, o seu corpo de leis, que, 
em sua essência, indica uma busca de alinhamento teológico com a Santa Sé, o reforço da 
autoridade dos bispos e a implantação de uma teologia moral nos moldes tridentinos.44 

Por estas causas, então, há o fortalecimento da Igreja Secular, na figura do pároco e 
do bispo que, pela instituição da prática das visitações, passa a efetuar vigilância, em seus 
perímetros de domínio, sobre a vida cotidiana em seu multifacetamento. Com isto, a fi-
gura do bispo na nova projeção de sua autoridade não deixa de incidir, em nossa indução, 
como força de controle do social e, por extensão, controle sobre formas de pensar e sentir 
a religião e, obrigatoriamente, uma de suas facetas que é o milenarismo. 

Se correta, então, a possibilidade que abrimos, estaria Antonil, certa e diretamente, 
ligado aos fatos contrários à circulação do ideário milenarista, a partir do século XVIII. 
Pelo que sabemos, suas ações contrárias à corrente vêm de antes e, já no século em ques-
tão, não se limitam apenas à contribuição às Constituições Primeiras.

Pelas indicações de alguns estudiosos do milenarismo em Antônio Vieira (Leandro 
Henrique Magalhães é um deles), encontramos em sua obra profética, diversos traços ou 
características que, nas partes que são, se unem para um todo extremamente harmonioso. 
Assim é que nele ecoam para exemplo vínculos que nos remetem a um imaginário que 
acredita no fim do mundo, que também preconiza, antes deste fim, um período de mil 
anos de felicidade para todos os seres, o que equivaleria, na terra, a uma espécie de paraí-
so antecipado, um paraíso terrestre que teria em seu centro Portugal e, em expressão mais 
centrada ainda, Lisboa. 

Para a metrópole esta situação, quando atingida, estaria equivalendo ao Quinto Im-
pério, onde para todos haveria lugar e todos os povos e crenças estariam convertidos ao 
Evangelho de Cristo. Este Quinto Império, em sua importância, já é o Reino de Deus na 
terra, na intermediação do papa e do rei de Portugal; ele é a unificação religiosa no plano 
terreno que é, nesta sintonia, também o plano espiritual. Nesta vertente, Esperanças de 
Portugal (1659) e Clavis Prophetarum (iniciada em 1663 e inacabada), todas as obras de 
Vieira, seriam, à sua maneira, como que evangelhos a falar deste maravilhoso que não é a 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 109

Antônio Vieira e Antonil

utopia, tal como a concebemos, porque o século XVII não tem por referência nossa idéia 
de progresso. 

Isto, contudo, de modo algum lhe tira a projeção, o esplendor, porque nele há perpe-
tuamente a aura da fusão entre o divino e o terreno e a expectativa da parousia – o retorno 
glorioso de Cristo, anunciado nas últimas linhas do Apocalipse de São João. Os seres 
todos, assim, são importantes no seu submetimento ao rei de Portugal. Deste modo, são 
importantes índios e judeus e, com tal colocação, somos remetidos a uma instância: é ela 
a idéia de que o índio é vassalo do rei e, já que assim, seu papel é superior àquele que lhe 
imputa o colono, que é o de mero escravo. Desta maneira, ainda na correlação dos fatos, 
somos, em projeção, remetidos à solicitação paulista de administração direta do índio e, 
no raciocínio de Vieira (aqui conduzido por nós), ao insólito da proposição e mais: ao 
descabido (sempre na indução do jesuíta) da vitória conquistada. 

Em documento de 1694 – o Voto sobre as dúvidas dos moradores de São Paulo 
acerca da administração dos índios - Vieira dá aos piratininganos, com suas palavras, 
este mesmo informe – os índios são vassalos e para a concretude do reino português é tão 
importante “a coroa de penas, como a de ouro, e tanto o arco como o cetro”. O índio é, 
no raciocínio do jesuíta, parte do corpo místico que é o Estado. Na seqüência de idéias, 
vem o inusitado: diz Vieira que obrigar os índios a ficarem em São Paulo sob o pretexto 
de que a sobrevivência econômica da capitania depende deles, “seria o mesmo que os 
cativos de Argel” serem “obrigados a não fugir nem procurar sua liberdade por outra via, 
para conservarem o mesmo Argel”.45 

Nas entrelinhas da sentença, surge, então, um contexto de ataque e equiparação. Em 
nosso entendimento, o paulista é um corsário mouro no Mediterrâneo, é um herege, é 
um inimigo da fé, é – por conseguinte – menor hierarquicamente que o índio; já este é o 
cristão aprisionado pelo árabe. Assim, enquanto cristão, o índio é maior hierarquicamente 
que o paulista, aquele que, por isto e na sua própria mentalidade, é o naturalmente indica-
do para ser o escravo ou, na expressão do momento, o administrado. 

Na sutileza da expressão, não se sabe qual é o entendimento que o paulista e sua câ-
mara retiraram do discurso. O que se sabe é que venceram a contenda e, com sua vitória, 
diretamente perde o milenarismo, em nosso entendimento e também, ousamos crer, no 
de Vieira. O fato, contudo, ainda não se extingue aqui. Por indução, corsário também é 
Antonil e seu grupo. No próximo estágio, tornar-se-iam hereges – inimigos da fé que, se 
não for à católica, será certamente uma expressão da de Vieira – o milenarismo que ele – 
o mesmo Vieira – tenciona católico, já que, como se viu, o Quinto Império também está 
sob liderança papal. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008110

Juarez Donizete Ambires

Noutro seccionamento, o problema da perseguição não se restringe ao índio. O judeu 
também o sofre e Vieira ocupou-se disto, saindo em defesa dos hebreus. Nesta circunstân-
cia, contudo, não haverá o embate direto com Antonil, pois contra o israelita este inaciano 
pronunciar-se-á somente após a morte do orador e, tal como na sintonia de fato já referi-
do, sob proteção do pseudônimo ou, em termos correlatos, do anonimato.

VII

Ao menos desde a década de quarenta do século XVII, Vieira associa a figura do ju-
deu à possibilidade de reerguimento financeiro de Portugal. Trabalhando com a noção de 
que o comércio pode ser a via da concretização desta necessidade e busca, o jesuíta – na 
condição de válido de D. João IV – procura atrair o capital de judeus-portugueses para 
sua intenção que é a de criar companhias de comércio para servir ao reino, à moda das 
de Holanda, à ocasião dividida em dois grupos: o da Companhia das Índias Ocidentais e 
o das Orientais. 

Para tanto, o jesuíta entra em embate frontal com a Inquisição que, à altura do fato, se 
refestela em Portugal nas perseguições a judeus e cristãos-novos. Com isto, a metrópole 
esvazia-se do capital da gente da nação – o segmento da sociedade que mais o tem – e vai 
engrossar o já sólido de outras paragens, como é o caso – para ironia do destino – do de 
Amsterdã. A ligação de Vieira, por isto, à gente da nação se estreita, a ponto de, em dado 
momento, pairar sobre ele a suspeita de origem judia ou a de adesão ao mosaísmo.

 Dos fatos o jesuíta, contudo, se defende, dizendo de seu interesse maior que é Por-
tugal e sua estabilidade, para que o reino possa impôr-se à Espanha e outras nações. Se 
seu sonho é o da conversão de tudo e todos à obediência ao papa, neste conviver, Vieira, 
ao menos na aparência, dele declinara, trabalhando, para espanto nosso, com a idéia da 
liberdade de culto para o judeu e proteção ao cristão-novo. Em seu empenho para tanto, 
o jesuíta tenta a cooptação de reis – neste momento, D. João IV; a seguir, D. Pedro – para 
que se arrefeçam os ataques da Inquisição Portuguesa que, no futuro, por sua ação consi-
derada nefasta, Vieira chamará de a força destruidora do Império, superando com mestria 
a guerra, a peste e a fome para isto.46 

Em documento seu, de 1646 (Proposta que se fez ao sereníssimo rei D. João IV a 
favor da gente da nação, pelo padre Antônio Vieira, sobre estilos do Santo Ofício e do 
Fisco), o jesuíta chega à proposição de que se permita o culto judeu. Sua atitude para tanto 
parte da comparação e, inspirado e audacioso, Vieira lembra do fato de que há sinagogas 
em Roma, estranhando, assim, que não as houvesse em Lisboa47. Para o arrojo, é grande 
a confiança na pessoa do rei que, de fato, muito o admira. Curiosamente, nesta sintonia 
a princípio difusa e para alguns, distante do divino, é que Vieira mais dele se aproxima, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 111

Antônio Vieira e Antonil

pois, já que fruto do XVII, ele não concebe meio mais apropriado de falar de e a Deus sem 
a atitude prática, sem a intervenção ou a busca de sua concretude no mundo dos homens 
que é, em concomitância, o espaço da revelação, o espaço da graça permanente que do 
Criador se emana. Assim, não agir é faltar com a caridade e, no caso, caridade não apenas 
ao judeu (que em paralelo tem valor muito utilitário), como também a todos os outros 
irmãos, inclusive, parece-nos, os inquisidores. 

A circunstância aqui nos lembra certa dinâmica oriental que distribui varada em 
quem erra, mas também em quem acerta, para que ninguém venha a se sentir preterido 
ou fora do alcance da graça e esplendor divinos. Quando se trata, porém, do judeu, os 
laços com ele são mais estreitos e intrincados. Não se deve esquecer que uma das gran-
des fontes do messianismo é a cultura deste povo e, nela, toda a Ibéria indubitavelmente 
bebeu e, na extensão, Vieira. Assim e por isto é que não se pode deixar sem resgate e 
menção o encontro, em Amsterdã, entre o jesuíta e o rabino Manassés Ben Israel48 – 
grande autoridade à época (1649), como mentor da comunidade luso-judaica na capital 
holandesa e como conhecedor dos meandros do messianismo e suas implicações. Deste 
modo, justificam-se, então, os mútuos laços de amizade entre o inaciano e os hebreus e 
seus ímpares aspectos. 

Na mesma proposição (tomando-a obviamente como certa) não se justificariam as 
atitudes indiretas de Antonil de perseguição ao judeu. Elas, contudo e certamente, justi-
ficar-se-iam na chave político-teológica do rebate a Vieira, fato já mais que corriqueiro, 
a esta altura do trato das práticas e representações de ambos os jesuítas na América Por-
tuguesa. De concreto, então, da parte de Antonil, o que se apresenta é a tradução para a 
Língua Portuguesa de livro de preceptiva católica antijudaica. Fala-se aqui do Sinagoga 
Desenganada, escrito de procedência italiana, o qual Andreoni passa para a língua lusa, 
ainda com acrescentamento de prefácio em que faz a apologia da Inquisição da metrópole 
e em que também se faz o oferecimento da mesma tradução aos insignes guardiães da 
fé. 

Ao que tudo indica Antonil não viveu para ver a tradução impressa. Ele falece em 
1716 e a edição ocorre em 1720, às expensas de D. Sebastião Monteiro de Vide, a quem o 
jesuíta muito auxiliara, assistindo paralelamente ao endurecimento da vigilância da Igreja 
Secular sobre os judeus da Bahia,49 nas práticas das visitações, por intermédio das quais 
se quer unificar o rebanho a partir da fé que é, no circuito, o centro de todas as coisas. 
Assim e por isto, Antonil em sua prática, se expressa, em nossa apreensão, um infenso 
ao milenarismo e sua atitude é mais uma vez um contraponto a Vieira em suas práticas e 
representações.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008112

Juarez Donizete Ambires

VIII

No circuito da América Portuguesa, Vieira e Antonil, então, se estabelecem e dele se 
tornam duas grandes personagens. Suas vidas – em suas nuanças de práticas e representa-
ções – se interligam e, ao mesmo tempo, interagem com a da colônia e a da metrópole, por 
extensão. Pensamentos divergentes, mas no seio do mesmo complexo sócio-econômico-
cultural, nele se integram e dele são respostas, mesmo nas negações que sofreram. 

Seus campos de ação atingem o centro nevrálgico do espaço e tempo circundantes 
e deles são, em leitura última, elementos de forte expressão. Pena é estar-se, em função 
deles, tão distante da fonte documental deste mundo jesuítico: o arquivo da Companhia 
de Jesus, em Roma, e, por extensão, das cartas – as vias de comunicação e denúncia das 
partes envolvidas nesta vivência de (aparentes) desencontros. A afirmação não se estende 
a Vieira, é claro. Suas cartas, temo-las publicadas na totalidade, parece-nos. 

Há muito, João Lúcio de Azevedo brindou-nos com o feito. As cartas do opositor ou, 
ainda, as do grupo de oposição, permanecem quase todas encobertas, aguardando leitura, 
transcrição e tradução, trabalho que, acreditamos, deixaria aflorar o cotidiano rico em 
possibilidades e, na especificidade de nossa busca, as vivências e interesses no interior 
da Ordem, na sua correlação com os interesses circundantes que são os da colônia, os da 
metrópole e também os da igreja em concomitância. 

Notas
* Professor Doutor do Centro Universitário Fundação Santo André. Artigo composto a partir de nossa 
dissertação intitulada: Os jesuítas e a administração dos índios por particulares em São Paulo no último 
quartel do século XVII. Dissertação de mestrado, Universidade de São Paulo/FFLCH - USP, 2000. E-mail: 
juarez.ambires@bol.com.br
1 Quanto ao Cultura e Opulência, recomenda-se a leitura da edição com introdução e comentário crítico 
de Andrée Mansuy Diniz Silva, da Comissão Nacional para as Comemorações dos Descobrimentos Por-
tugueses, Lisboa, 2001.
2 BOSI, Alfredo. Dialética da Colonização. São Paulo, Companhia das Letras, 1992, p. 150.
3 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil (tomo VII). Lisboa/Rio, INL, 1949.
4 Leia-se, no caso, o artigo Antônio Vieira e a Vila de São Paulo. Revista da Fundação Santo André. São 
Paulo, n. 2, pp. 121-131, maio/2003. .
5 Leia-se, no caso, George Benci (SJ). Economia Cristã dos Senhores de Engenho no Governo dos Escra-
vos. São Paulo, Editora Grijalbo, 1977.
6 ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O Trato dos Viventes. São Paulo, Companhia das Letras, 2000, p. 246.
7 SOUZA, Laura de Melo e. 1680 – 1720: O império deste mundo. São Paulo, Companhia das Letras, 
2000, p. 81.  
8 Revista da Cátedra Jaime Cortesão. Instituto de Estudos Avançados da USP, v. I, n. I, 1997, p. 71.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008 113

Antônio Vieira e Antonil

9 PUNTONI, Pedro. A Guerra dos Bárbaros. São Paulo, Hucitec, 2000, p. 46.
10 AZEVEDO, João Lúcio de. Cartas do Padre Antônio Vieira (tomo III). Coimbra, Imprensa da Univer-
sidade, 1928, pp. 657-659.
11 HOLANDA, Sérgio Buarque de. História Geral da Civilização Brasileira (tomo I, vol. II). São Paulo, 
Difusão Européia do Livro, 1960, p. 261.
12 ALENCASTRO, op. cit., p. 121.
13 LEITE, op. cit., p. 343.
14 Idem, p. 345.
15 HOORNAERT, Eduardo (coord). História Geral da Igreja na América Latina (tomo II/1). Petrópolis, 
Paulinas/Vozes, 1992, p. 51.
16 PÉCORA, Alcir. Escritos Históricos e Políticos do Padre Antônio Vieira. São Paulo, Martins Fontes, 
1995, pp. XXV e XXVI.
17 SOUZA, op. cit., p. 98.
18 Ibid.
19 Ibid.
20 DELUMEAU, Jean. Mil Anos de Felicidade. São Paulo, Companhia das Letras, 1998, p. 12.
21 BOSI, op. cit., p. 157.
22 AZEVEDO, João Lúcio de. História de Antônio Vieira (V. I). Lisboa, Clássica, 1992, p. 53.
23 SOUZA, op.cit., p. 10.
24 AMBIRES, Juarez Donizete. Os Jesuítas e a Administração dos Índios por Particulares em São Paulo 
no Último Quartel do Século XVII. Dissertação de Mestrado, Universidade de São Paulo/FFLCH, 2000, 
p. 136.
25 SOUZA, op.cit., p. 12.
26 Idem, p. 19.
27 Idem, p. 81.
28 Idem, p. 88.
29 Idem, p. 38. 
30 HANSON, Carl. Economia e Sociedade no Portugal Barroco. 1668 – 1703. Lisboa: Publicações D. 
Quixote, 1986, p. 117.
31 SOUZA, op.cit., p. 98.
32 Idem, p.98. 
33 VILLALTA, Luiz Carlos. 1789 – 1808: O Império Luso-Brasileiro e os Brasis. São Paulo, Companhia 
das Letras, 2000, p. 18.
34 HOORNAERT, op. cit., p. 92. 
35 ALENCASTRO, op. cit., p. 143.
36 GOMES, Plínio Freire. Um Herege vai ao Paraíso. São Paulo, Companhia das Letras, 1997. 
37 Idem, p. 38.
38 Revista de História. Questões e Debates. Ano 15, n. 28 (Dimensões do Sagrado), Janeiro a Julho de 
1998, p. 15.
39 Idem.
40 GOMES, op. cit., p. 16.
41 TORRES-LODÕNO, Fernando. A Outra Família: Concubinato, Igreja e Escândalo na Colônia. São 
Paulo, Edusp, 1997, p. 127.
42 Idem, p. 125.
43 HOORNAERT, op. cit., p. 46.
44 TORRES-LODÕNO, op. cit., p. 117.
45 Voto sobre as dúvidas dos moradores de São Paulo acerca da administração dos índios em: Cidade, 
Hernani e Sérgio, António. Padre António Vieira. Obras Escolhidas. Lisboa, Sá da Costa, 1951, p. 341. 
46 MOTA, Lourenço Dantas (org). Introdução ao Brasil: Um Banquete no Trópico. São Paulo, Senac, 
1999, p. 36.
47 PÉCORA, op. cit., p. 318.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 95-114, jul. 2008114

Juarez Donizete Ambires

48 SARAIVA, Antônio José. História e Utopia – Estudos sobre Vieira (3ª parte). Lisboa, Instituto de Cul-
tura e Língua Portuguesa, 1992. 
49 TORRES-LODÕNO, op. cit., p. 132.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 115

O CRIPTOJUDAISMO FEMININO NO RIO DE JANEIRO 
(séculos XVII e XVIII)

Lina Gorenstein*

Resumo
O artigo trata da religião dos cristãos-no-
vos portugueses, antigos judeus converti-
dos à força ao Cristianismo em 1497 por 
ordem do rei D.Manuel. Estabelecidos 
no Rio de Janeiro desde o final do século 
XVI, no início do século XVIII constituí-
am cerca de 20% da população branca do 
Rio de Janeiro, dedicados principalmente 
à atividade agrícola, como senhores de 
engenho ou donos de partidos. As mulhe-
res cristãs-novas participavam ativa-
mente da sociedade e tiveram um papel 
fundamental na manutenção do criptoju-
daismo, religião secreta e praticada den-
tro do lar. O Tribunal do Santo Ofício da 
Inquisição considerava o criptojudaismo 
uma heresia, e as mulheres como suas 
principais transmissoras; 167 cristãs-
novas foram presas no Rio de Janeiro; 
seus processos constituem documentação 
fundamental para o conhecimento do 
criptojudaismo.

Palavras-chave
Cristãos-novos; Inquisição; mulheres; 
criptojudaismo; Rio de Janeiro colonial.

Abstract
This paper studies the religion of the 
Portuguese new Christians, ancient 
Jews that were converted by force to 
Christianity, in 1497, by order of King 
D. Manuel. They were established in Rio 
de Janeiro, Brazil, since the end of the 
XVIth. Century, and by the beginning of 
the XVIIIth. Century they represented 
20% of the white population, dedicated 
especially to the sugar cane industry. 
The new Christian women had a 
fundamental role in the maintenance of 
the crypto-Judaism, the secret religion 
that was professed inside the homes. 
The Holy Office of the Portuguese 
Inquisition considered crypto-Judaism as 
an heresy, and the women as their main 
transmitters; 167 new Christian women 
were arrested in Rio de Janeiro; their 
files are the main documentation for the 
study of crypto-Judaism.

Keywords
New Christians; Inquisition; women; 
crypto-Judaism; Colonial Rio de 
Janeiro.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008116

Lina Gorenstein

Introdução

Cristãos-novos era a denominação recebida pelos antigos judeus e seus descenden-
tes, que haviam sido convertidos à força ao cristianismo em 1497 por ordem do rei de 
Portugal, D.Manuel. 

Esses portugueses de origem judaica foram processados e perseguidos pelo Tribunal 
do Santo Ofício da Inquisição durante quase três séculos, acusados de um único crime: 
a heresia judaica. Segundo os inquisidores, sendo cristãos batizados, haviam escolhido 
professar o Judaísmo secretamente, crendo na Lei de Moisés e abandonando os preceitos 
da Igreja Católica.

Essa perseguição deixou um conjunto documental precioso – os processos da Inqui-
sição – conservado nos arquivos da Torre do Tombo, em Lisboa. 

Desde o início da colonização, muitos destes portugueses vieram para o Brasil, esta-
belecendo-se nos século XVI no Nordeste e, principalmente a partir do século XVII, em 
outras regiões do Brasil. 

Os réus do Brasil estavam submetidos á alçada do Tribunal de Lisboa1. Foi  essa do-
cumentação – os processos inquisitoriais – que  consultamos para nossa pesquisa, e neste 
artigo tratarei especialmente do criptojudaismo feminino no Rio de Janeiro.

1. Os cristãos-novos no Rio de Janeiro

Desde o final do século XVII o Rio de Janeiro sofrerá mudanças significativas na sua 
estrutura econômica. A cana de açúcar ainda era importante, mas a descoberta do ouro 
nas Gerais atraiu investidores e transferiu o uso do trabalho escravo da agricultura para a 
mineração. Essas alterações transformaram o Rio de Janeiro em um entreposto comercial 
para as minas e no principal porto exportador das riquezas de Minas Geiras.2

Tornou-se uma região mais rica, atraindo a atenção da Inquisição, que agiu sem tré-
gua contra os cristãos-novos: mais de mil pessoas foram denunciadas e inscritas na Inqui-
sição como descendentes de judeus, representando cerca de 20% da população branca e 
livre do período.3 No século XVII somente 4 conversos foram presos (três moradores na 
cidade, uma natural do Rio de Janeiro presa em Lisboa). No século seguinte, foram presos 
cerca de 325 cristãos-novos naturais ou moradores na cidade.

A presença dos cristãos-novos era tão marcante que um viajante francês que passou 
pelo Rio de Janeiro no final do século XVII calculou três quartos da população branca 
como sendo de origem judaica.4 Parte dessa comunidade vivia na cidade, dedicada a ativi-
dades urbanas, enquanto cerca de 50% dedicava-se á atividade agrícola, principalmente o 
cultivo da cana e à produção do açúcar.  Havia ainda os homens de negócios, mercadores, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 117

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

profissionais liberais como médicos e advogados, artesãos, um mestre-escola, militares, 
caixeiros, alfaiates, dois músicos, dois carpinteiros e sete padres.5

Residiam nas mesmas ruas que a elite colonial. Ocupavam casas no centro do Rio 
de Janeiro, dentro do quadrilátero das freguesias da Sé, Candelária e São José, nas ruas 
Direita (uma das principais ruas do Rio de Janeiro, de grande movimento comercial, onde 
morava o governador), Rua da Misericórdia, rua da Quitanda, rua do Rosário, rua das Flo-
res. Eram as zonas mais populosas, que no início do século começavam a crescer. Viviam 
próximos à elite, ao governador, ao bispo, muitos pertenciam a essa elite, conviviam e 
comportavam-se como ela. Suas moradias, vestuário e objetos denotam isso. 

Os engenhos e partidos de cana-de-açúcar dos cristãos-novos localizavam-se ao re-
dor da cidade do Rio de Janeiro, nas freguesias de Irajá, Jacarepaguá, São Gonçalo, São 
João do Meriti e Jacutinga. Entre os cerca de 101 engenhos (segundo Rocha Pita) que 
existiam na região, 21 pertenciam a cristãos-novos, representando assim cerca de 20% 
dos engenhos da região. Neles havia todo o aparato necessário à fabricação do açúcar, as 
terras de plantio de cana e de outras culturas, pastagens para a criação de gado, cavalos 
e a casa-grande. Em todas as propriedades a mão de obra utilizada era escrava, predomi-
nantemente negra. Havia engenhos com mais de 100 escravos. Além dos engenhos, os 
cristãos-novos eram também donos de partidos de cana, ou seja, terras – às vezes próprias 
ou arrendadas dos senhores de engenho – onde plantavam a cana-de-açúcar, mas para 
moê-la e fabricar o açúcar recorriam aos engenhos.6

Segundo a lei portuguesa, as mulheres eram consideradas inferiores aos homens. 
Tinham que obedecer a seus pais, maridos e eventualmente, seus filhos. Quando se ca-
savam, recebiam um dote do pai. Normalmente o marido era escolhido pela família, e as 
mulheres não podiam expressar sua vontade. Apesar dessa situação, e diversamente das 
cristãs-velhas, as cristãs-novas, ao lado de seus pais, maridos e filhos, desempenharam 
um papel ativo na sociedade fluminense. Mais da metade delas estava ligada à atividade 
agrícola, como donas de partido de cana, senhoras de engenho, ou como esposas, mães 
e filhas de senhores de engenho ou donos de partido e freqüentemente administravam os 
engenhos e propriedades.. Em geral as mulheres em Portugal e na colônia eram analfabe-
tas, porém mais de metade das cristãs-novas flumineses eram alfabetizadas.7

A maioria delas sabia qual era o montante do patrimônio familiar e como era admi-
nistrado – muitas vezes, eram as próprias mulheres que tocavam os engenhos, em caso 
de viuvez ou quando o marido tinha alguma outra atividade, como advogado, médico ou 
mercador e ficava habitualmente ausente da propriedade. Sabiam das dívidas contraídas 
pelos maridos, dos negócios pendentes, do que tinham a receber; contratavam serviços 
para a manutenção dos engenhos, compravam e vendiam escravos, negociavam a venda 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008118

Lina Gorenstein

da produção do açúcar e comerciavam com a região das minas. Muitas cristãs-novas que 
declararam ser donas de partido de cana, disseram que os administravam, assim como 
os escravos que neles trabalhavam; muitas vezes esses partidos estavam localizados em 
engenhos pertencentes à suas famílias.

Várias se dedicavam a atividades profissionais; as de mais posses administravam 
suas propriedades e escravos, as mais humildes, procuravam meios de sobrevivência. Al-
gumas dessas mulheres revelaram-se atentas mulheres de negócios; seguindo a tendência 
do período, voltaram os olhos para a região das Gerais; algumas, viúvas, completavam 
negócios iniciados pelos maridos e iniciavam outros. As cristãs-novas eram empresárias, 
negociantes, senhoras de engenho e de partidos de cana; embora permanecessem a maior 
parte do ano nos engenhos, muitas mantinham residência na cidade, e algumas moravam 
na cidade; ainda, para realizar os negócios, passar procurações, comprar escravos, vender 
a produção, não viviam tão confinadas como parte da literatura sobre a mulher colonial 
faz crer. 

Mas o papel principal das mulheres era na família. A elas cabia a preservação da 
memória judaica, imprescindível. Fosse para a prática do criptojudaismo, fosse para que 
os filhos tivessem esse conhecimento, necessário caso fossem presos pela Inquisição, A 
máxima “confessa ou morre”8 era uma realidade na vida inquisitorial: a confissão era 
necessária para lhe salvar a vida.

Os Inquisidores consideravam as mulheres como um dos maiores perigos para a 
sociedade católica, uma vez que acreditavam que o Judaísmo era transmitido às novas 
gerações pelo sangue, pela memória feminina e até mesmo pelo leite materno.  Para eles, 
as cristãs-novas constituíam uma ameaça, e eram vistas sempre com desconfiança.

3- O criptojudaismo

A conversão forçada ao Cristianismo de todos os judeus portugueses em 1497 criou 
uma nova categoria de gente e uma nova religião: os cristãos-novos e o criptojudaísmo.

Isolados do Judaísmo (proibido em todo o Império português) e imersos em um mun-
do cristão, sua crença sofreu alterações profundas. Tinham que ser católicos praticantes; 
não tinham livros judaicos, ninguém para instruir seus filhos no hebraico, sem as tardes 
de sábado para o estudo e debate; o Judaísmo que chegava até eles não era profundo nem 
ortodoxo, mas uma transmissão oral de conhecimento daqueles que lembravam melhor 
as tradições judaicas. Na realidade a religião dos cristãos-novos era a “religião marrana”,9 
religião secreta que não foi uniforme nem no tempo nem no espaço. A essência dessa 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 119

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

crença pode ser resumida na salvação através da Lei de Moisés e não através da Lei de 
Cristo: confissão em uma fé judaica, continha a linguagem e a concepção da teologia 
católica.10

O Judaísmo não era mais um sistema autônomo e auto-referente. O Cristianismo 
se tornara seu ponto comum de referência. Algumas crenças criptojudaicas estavam em 
contraste explícito com as crenças cristãs, como a crença no Deus único, em contrapartida 
com a Santíssima Trindade cristã; outras, gradualmente assimilaram conceitos teológicos 
cristãos, tornando-se parecidas na essência, enquanto mantinham somente uma camada 
superficial de Judaísmo como sua diferença; a crença cristã mais importante e difundida 
entre os criptjudeus foi a erosão do conceito judaico de salvação comunal: a maioria dos 
conversos aceitava o conceito cristão de salvação individual da alma através da crença em 
Jesus, mas mudando a crença em Jesus pela crença em Moisés, ou na Lei de Moisés. 

Algumas crenças marranas11 eram baseadas na rejeição às crenças e práticas cristãs; 
a maioria deles não aceitava a divindade de Jesus, a virgindade de Maria, a Trindade, os 
santos cristãos, os sacramentos, ou a santidade das imagens religiosas e dos ídolos; alguns 
ridicularizavam e até atacavam fisicamente as imagens.

Enquanto os conversos que se assimilavam gradualmente parecem ter sido a grande 
maioria, alguns permaneceram ligados às tradições judaicas; uma minoria tinha livros 
judaicos, outros iam para o estrangeiro e mantinham contato com judeus. Para os cristãos-
novos portugueses, esse contato era mantido principalmente através da rede comercial 
montada pelos mercadores, com relacionamentos, por exemplo, em Amsterdã, onde des-
de o século XVII floresceu uma ativa comunidade de judeus portugueses.12

Fruto do sincretismo entre tradições judaicas e cristãs, entre o viver em um mundo 
católico e a manutenção de uma memória judaica, o criptojudaísmo foi se formando e 
transformando com o passar do tempo; fosse vivenciado na prática, fosse transmitido 
como instrumento de sobrevivência, tinha que ser secreto. Heresia real, ou heresia instru-
mental – mas sempre heresia e como tal deveria ser mantida longe dos olhos inquisito-
riais. Todos os cristãos-novos eram criptojudeus – ou todos os cristãos-novos tinham que 
conhecer o critptojudaísmo – de qualquer modo, o criptojudaísmo fazia parte da realidade 
e do cotidiano de todos os cristãos-novos.

Criptojudaísmo que existiu sempre acompanhado e fomentado pela discriminação 
de que eram alvo os cristãos-novos: a pureza de sangue, que os manteve como cristaos 
“novos”, diferentes dos “velhos” por quase três séculos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008120

Lina Gorenstein

3.1. A tradição oral

No século XVIII, as cristãs-novas do Rio de Janeiro confessaram ter – ou ter tido 
em algum tempo – crença na Lei de Moisés para salvação de suas almas.13 Estudos sobre 
a Bahia e Goiás14 no século XVIII mostram que na colônia esse era realmente o ponto 
focal da religião cristã-nova; era a primeira confissão feita por todos os cristãos-novos, e 
no Rio de Janeiro, repetida em todas as declarações que confessaram ter tido com outros 
cristãos-novos.

Para o Judaísmo tradicional, o conceito de salvação individual para um mundo fu-
turo, pós-morte, não é fundamental, mas sim a pureza da vida diária, completada pelas 
mitzvot ou “boas ações”, embora sempre existindo a crença no Messias libertador. Ao 
voltar-se para a salvação como sua preocupação religiosa central, os cristãos-novos mos-
travam tanto a educação católica como suas carências: impedidos de manter a prática 
diária essencial do Judaísmo, superposicionaram uma interpretação judaica a um conceito 
católico: não Jesus Cristo, mas a Lei de Moisés era o caminho da verdadeira salvação.15

Ao mesmo tempo em que é possível afirmar que nas primeiras gerações de conversos 
e cristãos-novos provavelmente havia mais criptojudeus – afinal, muitos haviam nascido 
em famílias judias, ou eram filhos e netos de judeus. Também foi dentre esses primeiros 
novos cristãos que se consolidou o sincretismo entre as duas religiões e se formou a base 
da religião marrana.

A afirmação do monoteísmo é o primeiro dos dez mandamentos e a substância da 
oração mais difundida dos judeus, o Shemá – Escuta, Ó Israel, o Eterno é Nosso Deus, O 
Eterno é Único.16 Entre os criptojudeus ibéricos, a crença em um Deus único, em contras-
te ao que consideravam ser um Deus tripartido ou plural, também era central.

Ana de Paredes, mulher analfabeta, declarou que “Cristo era um grande santo, não 
era Deus e nem o Messias ainda tinha vindo”;17 Brites Cardosa, senhora de engenho, 
que sabia ler, mas não escrever, também dissera “que Cristo era um grande Santo não 
era Deus” 18; Catarina Brandoa declarara que em Lisboa, um homem cego dissera “se o 
Messias é Cristo e tem vindo ao Mundo, como os cristãos-velhos adoram, e confessam, 
perdidos somos nós”.19 Um neto de Ines Ayres, anciã que faleceu nos cárceres, contou 
que sua avó lhe dissera “se Cristo Senhor Nosso era um homem Santo ou feiticeiro e não 
homem” e que “Cristo Senhor Nosso era um grande santo”.20 Somente duas referências 
explícitas à vinda do Messias e quatro referências ao Deus único – todas respeitosas com 
relação à Cristo: não era Deus, mas era um grande Santo.

Diversamente da cristã-nova Izabel Mendes, que no século XVII expressou clara-
mente sua crença e questionou os dogmas cristãos, as cristãs-novas fluminenses não nega-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 121

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

ram explicitamente a pluralidade da divindade, nem qualquer dos dogmas cristãos – a não 
ser na sessão crença, quando – já no final do processo – respondiam afirmativamente a to-
das as colocações do inquisidor – condição necessária para o encerramento do processo.

Izabel Mendes questionava a Trindade, “não se sentia bem da segunda pessoa da 
Trindade [e argumentava que o] Padre Eterno não podia criar outro pai e mãe para seu 
filho. [Também se recusava a adorar imagens, como quando, ao ver uma cruz feita de pão, 
não a beijou, dizendo] “que não adorava pão”.21

Essas colocações não encontraram paralelo um século mais tarde, nem mesmo entre 
suas descendentes.

Tudo indica que essas questões não permeavam o cotidiano dessas mulheres – fos-
sem ou não criptojudias – para elas, o criptojudaísmo (praticado ou somente confessado) 
restringia-se à crença na Lei de Moisés para a salvação da alma – também um conceito já 
sincrético – e à prática de alguns rituais e cerimônias. 

O mesmo pode ser dito com relação à crença na vinda do Messias. Apesar de o mes-
sianismo estar imbuído na cultura popular ibérica e colonial,22 as manifestações messiâ-
nicas não aparecem entre as cristãs-novas do Rio de Janeiro. Sua crença era mais simpli-
ficada – acreditavam naquilo em que haviam sido ensinadas, fosse no Catolicismo, fosse 
no Judaísmo – e a espera do Messias não constava do que lhes fora ensinado: somente a 
salvação na Lei de Moisés e algumas cerimônias para que esse fim fosse alcançado.

No Judaísmo, um dos preceitos mais importantes é a circuncisão, que comemora 
o pacto entre Deus e Abrão, como está descrito na Bíblia.23 Essa prática era bastante 
difundida entre os judeus ibéricos, porém foi das primeiras a desaparecer entre os cris-
tãos-novos, uma vez que deixava marcas facilmente reconhecíveis pela Inquisição; outras 
práticas também desapareceram, ou se transformaram com o decorrer do tempo, restando 
aquelas que eram mais fáceis de serem mantidas, as práticas de “portas adentro”, realiza-
das dentro de casa ou individualmente.

3.2. As orações

Orações são parte fundamentais do Judaísmo; muitas das atividades cotidianas são 
santificadas através das preces. Existem as orações matutinas (shaarit), as vespertinas 
(minhah), as noturnas (arvit – e ao término do serviço do Shabbat a maariv), aquelas para 
serem ditas ao lavar as mãos, antes das refeições, as da liturgia comunal, as destinadas 
para ocasiões específicas. Os judeus ibéricos estavam familiarizados com o ciclo diário 
das rezas, que incluiam várias bençãos, o Shemá, uma oração silenciosa para ser recitada 
de pé (amidah) e uma seleção de Salmos. 

Para as mulheres cristãs-novas do Rio de Janeiro a situação era diversa; nos proces-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008122

Lina Gorenstein

sos examinados, encontrei somente quatro mulheres que confessaram conhecer algumas 
orações: Catarina Soares Brandoa, Izabel Gomes da Costa, Joana de Barros e sua sobri-
nha Ines de Oliveira; uma irmã de Ines, Izabel de Barros, declarou que rezava “orações 
judaicas”, sem, no entanto, especificá-las24 e não encontrei menção ao Shemá.

Joana de Barros disse que sua irmã Maria de Barros, quando tinha 21 anos, a havia 
ensinado na Lei de Moisés e entre as práticas e cerimônias, ensinara uma oração que 
deveria ser dita já deitada na cama, antes de dormir: “Senhor dormir quero, se dormir, 
guarda-me, se morrer, acompanha-me, minha alma vá com Moisés e com Daniel, e com 
todos os justos da Corte Celestial”.25

As preces entoadas antes de dormir (niylit) eram comuns entre os cristãos-novos. 
Eram diferentes daquelas recitadas ao pôr-do-sol, também difundidas entre eles, entoa-
das geralmente após a primeira estrela aparecer no céu. Elvira Cunha de Azevedo Mea, 
analisando algumas dessas orações, diz que não foi possível saber se eram comuns aos 
cristãos-novos, ou se eram invocações pessoais; apresenta uma de 1583, rezada por uma 
mulher, que tem semelhança com a do Rio de Janeiro: “Encomendo-me ao Senhor do 
mundo que fez o ceo e a terra”.26

Samuel Schwartz27 recolheu entre os cristãos-novos de Belmonte, Portugal, orações 
que se assemelham com a de Joana de Barros. Entretanto, a oração de Joana de Barros 
apelava a Moisés, Daniel e a todos os justos da Corte Celestial, o que a torna um pou-
co diversa das de Belmonte; a evocação a personagens bíblicos era frequente entre os 
cristãos-novos; mas a menção a Daniel é mais rara – eram mais usuais as evocações a 
Moisés. Entre os judeus de Belmonte havia uma “Oração de Daniel”28 contando a história 
de Daniel na cova dos leões; sabia Joana de Barros quem havia sido Daniel? Conhecia a 
Bíblia, a história judaica?

Joana fora ensinada na Lei de Moisés por sua irmã, Maria de Barros; era filha de Ines 
Ayres – presa pelo Santo Ofício juntamente com seis netos. Os outros filhos de Ines Ayres 
não chegaram a ser presos, porque já haviam falecido; além de Joana, Izabel de Barros 
também confessou que conhecia orações judaicas; outra neta, Ines de Oliveira declarou 
que rezava os “Salmos de David sem dizer Gloria Patri no fim”.29

Essa família demonstrou ser das que mais conhecia práticas judaicas. A matriarca 
Ines Ayres nada disse sobre orações; entretanto, seu neto Inácio de Barros Oliveira disse 
que avó rezava o Salmo mizerere,30 do qual transcrevo trecho: “Tem piedade de mim, ó 
Deus, por teu amor! Apaga minhas transgressões, por tua grande compaixão!Lava-me 
inteiro de minha iniqüidade, e purifica-me do meu pecado!”.31 

Após o Shemá, as orações mais frequentes entre os cristãos-novos eram os Salmos, 
especialmente os Salmos de David – incluídos os Salmos Penitenciais. Os judeus medie-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 123

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

vais cantavam um salmo diferente para cada dia da semana, como parte do serviço matu-
tino. Na liturgia católica, os sete Salmos Penitenciais eram cantados durante os quarenta 
dias da Quaresma. O fato dos salmos pertencerem à liturgia católica facilitou o acesso dos 
cristãos-novos e permaneceram centrais no culto criptojudaico durante muito tempo.32 
Esses salmos sempre eram pronunciados sem o Gloria Patri no final. Elvira Mea encon-
trou vários cristãos-novos no Portugal seicentista que confessaram rezar esses salmos.

No Rio de Janeiro não há indicação sobre quais os salmos que eram rezados, a não 
ser o Miserere. Elvira Mea33 identificou alguns dos salmos que eram rezados em Portugal, 
especialmente 6(5) (Pranto e penitência na hora grave), 32(31) (Confissão e perdão), 
130 (129) (O perdão), 25 (24) (Perdão e proteção), 26 (25) (Confiança inquebrantável 
em Deus), 120 (119) (Proteção Divina), 18 (17) (Aparição divina e Triunfo) e o 51 (50), 
Miserere.

Catarina Brandoa declarou que ao ser ensinada na Lei de Moisés por um grupo de 
cinquenta e sete pessoas presentes ao casamento de Catarina Marques, lhe disseram que 
acendesse uma vela e a mantivesse acessa de sexta-feira para o sábado, deixando-a se 
apagar sozinha; que a pusesse em um canto da casa e quando a acendesse, dissesse a ora-
ção seguinte, que deveria repetir uma só vez, todas as vezes que a rezasse: “Assim como 
esta vela alumia o Senhor, assim alumie a minha alma quando deste mundo for”.

A oração dita pela Brandoa seria uma das orações a serem rezadas no Shabbat (sá-
bado). Rezar durante o acendimento das velas é parte do ritual do Shabbat. É uma função 
feminina: a mulher deve acender as velas antes do pôr-do-sol, e rezar com as mãos esten-
didas sobre as mesmas:

Bendito sejas, ó Eterno, nosso Deus, Rei do Universo,
que nos santificaste por Teus Mandamentos
 e nos ordenaste acender as velas do Shabbat.34

Schwartz encontrou quatro orações para serem ditas “quando se preparam às 
torcidas”,35 todas diferentes das de Brandoa – e diversas também daquela que é atualmen-
te rezada pelos judeus. Transcrevo uma delas:

Anjos bemditos, profetas, patriarcas, monarcas deante do Senhor sejam servidos entre-
gar esta torcidinha à honra e louvor do Senhor por intenção da santa sexta-feira, até o 
santo sábado.36 

Outro aspecto a destacar nas instruções para a oração do sábado é a recomendação 
que fosse dita somente uma vez, sem repetições; as orações católicas podiam – e às vezes 
até deviam – ser repetidas muitas vezes, fato que os criptojudeus às vezes criticavam.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008124

Lina Gorenstein

Izabel Gomes da Costa havia sido ensinada na Lei de Moisés por sua avó, também 
chamada Izabel Gomes da Costa, quando tinha 13 anos, que lhe disse que rezasse duas 
orações; a primeira deveria rezar às sextas-feiras e sábados à noite:

Bendito, louvado, exaltado, glorificado seja o nome de Ds para sempre dos sempre 
jamais sem fim,

Aqui venho Senhor deitar-me aos vossos pés arrependidamente a chorar meus pecados
Perdoai-me por Vosso Divino Amor, por Vossa Divina Misericórdia meus pecados,

Não atendais ao rigor de minhas grandes culpas e pecados
Os peixes do mar com seus saltenhos,

As águas com os marmúrios de suas sombras,
As fontes com suas correntes,

Os animais com seus grandores,
As águas com os marmúrios de suas sombras,

As árvores com suas flores,
Assim Rei Senhor Meu

Mandai um anjo que nos de a mão
Anjos, arcanjos, querubins, cheros, dominações, potestades, gerarquias

Sois aquele Senhor que fizestes o céu, a terra e o mar, e as areas e todas as cousas cria-
das nos santos meninos e nos santos homens, nos santos sol, nos santos lua, nos santos 

céu, nos santos estrelas, nos santas p (...)
nos santos mar, nos santos areas, nos santa terra, nos santos jardins dos santos lares 

nos santos jasmins,
raios que abrazam cielos que abraza a tocar as campainhas, a tocar las trombetas que o 

senhor a(...).37

Essa também era uma oração para ser rezada no Shabbat; entretanto, um Shabbat 
alongado, já que este acaba no anoitecer do sábado. 

As primeiras frases dessa oração remetem aos Salmos de David: exaltação ao nome 
de Deus e um pedido de perdão pelos pecados como no Miserere; segue-se o louvor do 
milagre da criação, a exaltação da natureza; nas orações vespertinas, louva-se Deus como 
criador da noite; a natureza é louvada geralmente nas orações matutinas.38 A última frase 
da oração – que está em espanhol – não parece pertencer a ela. A outra oração deveria ser 
rezada nos demais dias da semana:

Por aquela obra tão maravilhosa que fizestes olhos do vosso servo Abraão
Mandeis Rei meu um anjo lhe a mão e a sentença contra ele,

Para aquela era tão maravilhosa que fizestes olhos do vosso servo Arão,
Mandai Senhor um anjo dar-lhe dar a mão e a sentença contra ele;

E com as mesmas palavras nomeava Elias, Moisés, Adão, Labão, Ozias, Abacut, Ab-
salão, David, Sansão, Faraó, Judá, Benjamim, Esaú, Abel, Caim, Josué, Jacob, Noé, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 125

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

Daniel, Job, Jonatas, Salomão, Amão, Elizeu, Lot
Mandai Senhor vosso servo Noé e vosso servo Eliseu

tirar da  irada Bibolina de Jerusalem,
Assim mandais Senhor um anjo lhe dar a mão e a sentença contra ele

Nessa oração, que vem sem a indicação de a que horas deveria ser rezada – talvez à 
noite, como a anterior – há a referência explícita ao episódio bíblico do sacrifício de Isaac, 
que era um assunto popular entre os cristãos-novos.39

Segue-se um apelo para que Deus envie um anjo e uma enxurrada de nomes de perso-
nagens bíblicos: vinte e cinco. Em algumas orações de cristãos-novos foram identificados 
personagens bíblicos; Schwartz apresenta orações em que eles aparecem, as vezes, três 
ou quatro, porém sempre dentro do contexto de uma história da Bíblia.40. Nem sempre 
a história está de acordo com a Bíblia, mas sempre tem uma lógica. Na oração de Izabel 
Gomes não há nem história, nem lógica. Entre os personagens que louva, dois vilões da 
história judaica: o Faraó (da história de Moisés) e Amão (da história de Ester), o que 
mostra a enorme confusão que ela fazia, identificando sua ignorância da história judaica. 
Entrento, não era a única que desconhecia a história bíblica; Giglitz indica que Amão fora 
considerado algumas vezes como um santo por cristãos-novos.41

Izabel havia sido ensinada pela avó, Izabel Gomes da Costa; que era filha de Beatriz 
da Costa, irmã de Izabel Mendes (a presa do século XVII); assim, em três gerações, todo 
o conhecimento de história judaica, toda crítica ao Cristianismo presente na antepassada 
desapareceram. O fato de ser uma das poucas cristãs-novas a conhecer orações criptoju-
daicas – ainda que certamente muito modificadas – revela que nessa família a memória 
judaica continuava presente.

Uma das práticas mais difundidas entre as cristãs-novas fluminenses era rezar a ora-
ção do Padre Nosso sem dizer Jesus no fim; disseram que se encomendavam a Deus do 
Céu com essa oração. Uma delas, Catarina Brandoa, declarou que não rezava a oração 
da Ave Maria e Teresa Paes de Jesus disse que “rezava essa oração sem dizer Jesus no 
fim”.42

Vivendo entre católicos, sendo educados como católicos, era natural que os cristãos-
novos procurassem adaptar rituais cristãos para seus propósitos. A adaptação mais co-
mum era a da oração do “Pater Noster”43, o que era feito mais facilmente por essa oração 
ser um amálgama de várias orações judaicas.

Nosso pai que estás no céu (Avinu sh´bashamayim) é uma frase encontrada em várias 
orações judaicas; Possa ser seu desejo (Yehi ratzon) é a primeira frase da oração recitada 
após a leitura da Torá as segundas e quintas-feiras; “Possa seu nome ser clamado e pos-
sa ser o seu Reino (V´yitkadesh shemai rabba ... v´yamilikh malkhutai) é uma parte do 
Kaddish”.44



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008126

Lina Gorenstein

Talvez isso explique o costume de rezar orações católicas com modificações como 
sendo das práticas mais difundidas entre os cristãos-novos e conversos, inclusive as cris-
tãs-novas fluminenses.

3.3. As Práticas e Celebrações

A observância do Shabbat (sábado) parece ter sido o costume criptojudaico mais 
persistente45. Desde o início, era considerado pelos judeus como a celebração judaica 
mais sagrada; sua observância independe da sinagoga ou da comunidade, o que o tornava 
particularmente adequado ao criptojudaísmo, uma vez que podia ser realizado dentro de 
casa. Inclui tanto preceitos positivos (acender as velas, abençoar o vinho, estudar a Torá) 
como negativos (não trabalhar).

O Shabbat é celebrado durante 24 horas, do entardecer da sexta-feira até o entarde-
cer do sábado. A preparação para sua observância inclui ênfase na limpeza, tanto pessoal 
quanto da casa. Assim, tomar banho, vestir roupas limpas e arrumar a casa são essenciais. 
Uma das partes mais importantes do ritual refere-se ao acendimento das velas ou luzes e 
também as orações; não trabalhar durante o sábado é fundamental. Sábado era o dia de 
reunir amigos e correligionários, para comemorar o dia santificado em conjunto.

No Rio de Janeiro, cristãs-novas declararam nas confissões “que guardavam os sá-
bados de trabalho como se fossem dias santos, estando neles sem fazer cousa alguma; 
nem fechar uma porta, porquanto era o dia em que o Senhor havia descansado e que o 
Domingo era o primeiro dia de trabalho”.46 

Algumas disseram que nesse dia vestiam camisa limpa ou os melhores vestidos; ou-
tras admitiram preparar o Shabbat, acendendo para isso velas ou candieiros, equipando-
os com torcidas novas e azeite limpo. A maioria não deixa claro quando principiava a 
guarda dos sábados; Izabel Correa foi das poucas que especificou que “principiava a 
guarda dos sábados na sexta-feira à tarde”.47 Quatro varriam a casa a avessas, limpando-a 
para o dia santificado. Catarina Brandoa, quando lhe ensinaram essa prática, pedira que 
lhe explicassem o que era varrer as casas às avessas, ao que lhe responderam “que às 
avessas dos cristãos-velhos”.48 Uma explicação para essa prática foi apresentada por H.Y. 
Yerushalmi, através de um documento do século XVII, em que está expresso que um dos 
costumes dos judeus espanhóis era varrer a casa de dentro para fora em reverência pela 
Mezuzaah, que estava na porta.49

Na Bahia setecentista, a família Nunes de Miranda observava a guarda dos sábados, 
50 continuando uma tradição que aparecia desde o século XVI na região. No Rio de Janei-
ro do século XVII, Izabel Mendes também mantinha a guarda dos sábados e reunia-se na 
casa de um médico, onde, sob o pretexto do jogo de cartas, judaizavam.51



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 127

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

Uma cristã-nova fluminense foi denunciada por reunir-se com outras pessoas para 
observar os sábados; era Ana Izabel de Siqueira e as denúncias referem-se ao período em 
que morava em Lisboa; três testemunhas disseram que:

A ré, em companhia de certas pessoas de sua nação, por ocasião de se ajuntarem ela ré 
e as pessoas da dita companhia, sendo regularmente nos dias de sexta-feira, sábados, 
estando com os melhores vestidos e roupa lavada, se fechavam em certa casa onde ela 
ré e companhia se acautelavam de que as vissem, de que se ficou entendendo que ela ré 
e a companhia se acautelavam tanto para melhor guardarem os sábados.52

Importantes para o Judaísmo e para o criptojudaísmo era a celebração de algumas da-
tas. Para os inquisidores, essas comemorações eram uma indicação segura daqueles que 
eram criptojudeus. O calendário judaico das celebrações mais tradicionais é o seguinte: 
Rosh Hashaná (o início do ano litúrgico judaico), Yom Kipur (Dia do Perdão), Sukkot 
(Cabanas), Simhat Torá (comemoração da entrega da Torá, ou Lei a Moisés), Hanukkah 
(Festa das Luzes), Purim (a história de Ester), Pessach (a história do exôdo do Egito) e 
Shavuot (Festa das Semanas).

Algumas destas datas eram comemoradas por muitos cristãos-novos, outras eram 
pouco conhecidas, como o Rosh Hashanah, Hanukkah, Simhat Torá e Shavuot.

Muitas confessaram que faziam o jejum do Dia Grande que vem no mês de setembro, 
o que torna essa prática a segunda mais conhecida entre essas mulheres. Na Bahia sete-
centista, foi a celebração mais frequente entre a família Nunes de Miranda.

O Yom Kipur é celebrado com um jejum durante 24 horas; nesse período os judeus 
pedem perdão a Deus pelos erros cometidos durante o ano; é nesse dia também que Deus 
julga os homens e decide quem vai continuar inscrito no Livro da Vida e aqueles que mor-
rerão. A liturgia enfatiza temas como a confissão dos pecados, arrependimento, expiação 
e perdão.53

Os judeus ibéricos costumavam tentar resolver suas diferenças, dívidas morais ou 
obrigações antes do Yom Kipur. Mantinham a ênfase na expiação e no perdão, especial-
mente com relação a parentes, amigos e associados. Esse costume, segundo Giglitz, foi 
herdado pelos conversos criptojudeus. A prática típica desse dia era o jejum clandestino e 
as reuniões às escondidas, para rezar as orações que soubessem.54

A questão da data correta preocupava os cristãos-novos. No Rio de Janeiro, as cris-
tãs-novas sabiam que era feito em setembro – e poucas declararam que durava 24 horas; 
Izabel Gomes da Costa declarou que “se ajuntavam na casa de Brites Henriques, como 
observantes da mesma lei, falando nos jejuns judaicos que faziam e de quando caia o do 
Dia Grande”55. Também Ines Ayres disse que seu genro, José Gomes Silva. “lhe disse, 
algumas vezes, quando caiam os dias dos jejuns”.56



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008128

Lina Gorenstein

A preparação para a celebração do Kipur, assim como para as outras datas judaicas, 
era parte fundamental e similar à preparação para o Shabbat, com o acendimento das ve-
las, a limpeza pessoal e da casa. No Rio de Janeiro somente duas mulheres disseram que 
nos dias de jejum vestiam roupa limpa (Izabel de Barros Silva e Bertoleza de Miranda).

Outro ponto importante era a preparação dos alimentos, uma vez que, como aos 
sábados, deveria ser preparada na véspera. Brites de Lucena declarou que após o jejum, 
“ceava cousas que não fossem cozinhadas naquele dia de jejum, mas tinham ficado do 
dia antecedente”,57 também Joana de Barros “disse que a comida havia de ser feita no dia 
antecedente aos jejuns”.58 A comida não deveria conter carne, e nas palavras das cristãs-
novas; todas as que declararam fazer o jejum, disseram que após o término deste, “cea-
vam a noite coisas que não fossem de carne”.59

Nada aparece sobre o acender das velas e sobre as orações a serem rezadas na oca-
sião. Para os criptojudeus certamente a parte mais importante da celebração era o jejum, 
que era central desde os tempos bíblicos.

Proibições do Yom Kipur, como não usar sapatos de couro, tomar banho para seu 
prazer e untar o corpo, não são sequer mencionadas entre as cristãs-novas fluminenses (e 
também não o são entre os Nunes de Miranda da Bahia).

 Brites de Lucena declarou “quando por doente e fraca não pudesse fazer o dito je-
jum, desse uma esmola”.60 Dispensar as pessoas doentes da prática do jejum era um dos 
preceitos judaicos, adotados pelos cristãos-novos.61 Também Izabel Correa declarou que 
dava  esmolas em tenção da Lei de Moisés.62 A caridade63 é um dos preceitos do Judaísmo, 
uma das mitzvot (boas ações) mais importantes, e deve ser anônima. 

Purim64 é a festividade que celebra a libertação dos judeus da Pérsia do genocídio 
que o ministro Amão planejava contra eles, conforme está relatado no Livro de Ester65 ou 
Meguillat Esther. Tradicionalmente, a história é lida na véspera de Purim nas sinagogas, 
e à menção do nome do herói, Mordechai e do vilão, Amão, as crianças fazem barulho; 
entre alguns grupos de judeus, é comemorada com festas em que as pessoas se fantasiam 
como os personagens da história. Em algumas comunidades e famílias há uma celebração 
especial, para comemorar a salvação de alguma perseguição ou perigo no passado.66

Entre os cristãos-novos, mais do que a festa do Purim era o Jejum da rainha Ester 
que o celebrava e que era difundido (tradicionalmente, chamado de Jejum de Ester ou 
Ta´anit Esther). Deveria ser realizado no dia anterior a Purim, para lembrar que Ester ha-
via jejuado antes de se aproximar do rei Ahasueros para suplicar pelos judeus. Jejuar era 
muito mais simples e seguro do que qualquer outra manifestação, por isso era tão popular 
entre os cristãos-novos. Pela tradição, esse jejum deveria durar um único dia, mas havia 
critpojudeus que o mantinham por três dias. Tinham a mesma dificuldade para determinar 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 129

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

o dia correto do jejum que ocorria com o Dia Grande, mas geralmente o observavam no 
mês de fevereiro.67 Ines de Oliveira disse que ela e um grupo de pessoas haviam “ceado 
naquele dia dizendo o faziam para darem princípio ao jejum da rainha Este”.68 Faziam 
assim um jejum de 24 horas.

Várias mulheres disseram que faziam jejuns judaicos, sem especificá-los (sendo que 
somente quatro disseram que era um jejum de 24 horas). Duas disseram “jejuar as segun-
das e quintas-feiras”69. Jejuar nesses dias estava prescrito na “Mishnah Torah”.70 havia 
também os jejuns em outros dias da semana, embora não tenha encontrado cristã-novo 
algum que jejuasse na sexta-feira, somente Izabel Correa.

Izabel Gomes da Costa e Bertoleza de Miranda faziam o jejum do Dia Pequeno, que 
vem no mês de setembro.71 Esse jejum (Yom Kipur Katan) era geralmente observado no 
último dia de cada mês e não era muito comum entre os conversos. Isabel fazia outro 
jejum quinze dias antes do Dia Grande e Bertoleza jejuava de quinze em quinze dias 
durante um dia da semana.

Elena Henriques declarou que fazia o jejum do Capitão, que vem no mês de setem-
bro; esse jejum, provavelmente era o Jejum de Gedaliah, feito um dia após o Ano Novo 
(Rosh Hashaná), que lembrava o assassinato de Gedaliah, um adminstrador nomeado 
pelos babilônios quando conquistaram Jerusalém.72

A prática dos jejuns era bastante difundida entre as cristãs-novas fluminenses; práti-
ca individual, que não dependia de ninguém e que podia ser realizada solitariamente, às 
escondidas, confirmando assim as colocações de Giglitz quanto à sua popularidade entre 
os conversos.

Os cristãos-novos jejuavam com a finalidade expressa de salvar a alma, ou seja, 
jejuar era condição para a observância da crença na Lei de Moisés. 

Outro tipo de motivação para o jejum aparece no Rio de Janeiro: o jejum em intenção 
da saúde de alguem; Guimar de Paredes falou em um jejum que deveria ser feito em prol 
da saúde de seu irmão, Manoel de Paredes, que estava muito doente;73 na Bahia era feito 
“o jejum de luto”.74 e encontrei uma manifestação desse jejum no Rio de Janeiro, quando 
Guimar de Azeredo deu duas patacas para que Maria Rodrigues “fizesse jejuns judaicos 
pela alma de sua mãe”.75

Além dessa menção ao jejum a ser feito durante o luto, somente uma prática funerá-
ria foi encontrada entre as cristãs-novas do Rio de Janeiro. Apesar de constar dos Editos 
de Fé vários rituais a serem observados quando morria um cristão-novo, como o enterro 
em terra virgem, o uso de mortalhas novas, alimentos especiais para depois do enterro, 
o sentar-se em cadeiras baixas e algumas dessas práticas terem sido encontradas entre 
os conversos e cristãos-novos – e outras, como cortar os cabelos e unhas do falecido, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008130

Lina Gorenstein

limpeza do corpo, a colocação de uma moeda na boca do morto, costumes que foram 
confessados inclusive na Bahia do século XVI,76 entre as mulheres fluminenses, somente 
Ana de Paredes declarou que “quando morria alguém, jogava a água dos cântaros”.77 Esse 
costume estava ligado à questão da pureza, e quando alguém morria, era necessário tirar 
não somente a água da casa, mas também os alimentos e limpar tudo com que o morto 
havia tido contato.

No Rio de Janeiro não encontrei qualquer menção às outras celebrações judaicas, 
como, por exemplo, Hannuckah, Shimcha Torah e Shavut.  Sucot. A festa das Cabanas, 
encontrada na Bahia e em Goiás, não foi sequer mencionada pelas cristãs-novas.

Pessach (Páscoa judaica) é a festa em que os judeus comemoram a saída do Egito, 
onde eram escravos.78 Geralmente é celebrado no mês de abril, durante oito dias, com 
uma refeição comunal (seder) na primeira noite. O costume mais comum era não comer 
pão fermentado. 

Não foi das práticas critpjudaicas mais confessadas pelas cristãs-novas do Rio de 
Janeiro. Um cristão-novo fluminense, Miguel de Castro Lara, disse que Elena do Vale e 
sua família “guardavam a Páscoa de pão ásimo, em que não comiam pão fermentado em  
memória da liberdade que teve o povo de Israel do Cativeiro do Egito”.79 

Catarina Soares Brandoa, em sua confissão, contou em detalhes a história de Moi-
sés, o Faraó e as pragas, a fuga do Egito, a abertura no mar Vermelho, a sarça ardente, o 
bezerro de ouro, as Tábuas da Lei, a chegada a Terra Prometida; história essa que teria 
sido contada pelas pessoas que denunciou; dessas, somente Miguel de Castro Lara men-
cionou a história de Moisés; Catarina não falou no Pessach, na Páscoa do Pão Azimo 
como comemoração desse episódio. Disse que Catarina Rodrigues e seu genro haviam 
dito que “não tinham suas fazendas seguras, estavam cativos (...), mas que ainda Deus 
havia de libertar e livrar do cativeiro, como livrara o Povo do poder do Faraó”.80 É difícil 
saber se Catarina Rodrigues conhecia ou não a história bíblica; mas a Brandoa certamente 
conhecia.

Outras práticas difundidas entre as cristãs-novas fluminenses eram as restrições ali-
mentares. Muitas disseram que não comiam carne de porco (por observância da crença 
na Lei de Moisés para salvação da alma) e coelho e lebre; duas não comiam mariscos e 
muitas também não comiam peixe de pele ou couro. 

As leis dietéticas judaicas preocupam-se com muitos aspectos da preparação e do 
consumo dos alimentos; especificam o abate dos animais, a preparação da carne, os uten-
sílios e os métodos de cozimento, além de instruir quais os alimentos que não podem ser 
consumidos nunca, aqueles que devem ser consumidos em determinadas ocasiões e aque-
les que não podem ser consumidos junto com outros. Servem como uma lembrança diária 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 131

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

da identidade judaica, e reforçavam o isolamento dos judeus, que não podem participar 
de refeições junto com os não-judeus – providência que foi tomada também no início do 
Cristianismo, que proibiu cristãos de comerem junto com judeus.81

Várias dessas restrições alimentares constavam dos Editos de Fé e foram seguidas 
por muitos conversos. O não consumo da carne de porco é encontrado em várias regiões 
do Brasil e também no Rio de Janeiro. Entretanto, não tinham um conhecimento elabora-
do das regras dietéticas e nem do abate ritual, que existiam no Nordeste do século XVI. 
Izabel de Mesquita declarou que “não comia sangue”,82 uma alusão clara às regras do aba-
te, que exigiam que ficasse na carne o mínimo de sangue possível. Entretanto, foi a única 
cristã-nova que se referiu a algo mais elaborado no tocante às restrições alimentares.

Outro aspecto dessa religião marrana aparece no Rio de Janeiro: a crença na Lei de 
Moisés não somente para salvação da alma, mas também para enriquecer. Izabel Correa 
declarou que ao ser ensinada na crença da Lei de Moisés por Ana Henriques, essa lhe 
disse “que os cristãos-novos que viviam na Lei de Moisés eram ricos e afortunados, e ela 
confitente, por viver na lei de Cristo, era pobre”;83 também Catarina da Silva Pereira con-
fessou que ao se declarar como crente na Lei de Moisés  com um tio e com outros parentes 
– todos cristãos-velhos, disseram que viviam na dita Lei “para salvação de suas almas e 
em intento de serem ricos”.84 Tereza Paes de Jesus declarou que ao ser ensinada na Lei 
de Moisés por um grupo de pessoas, essas lhe disseram que como era pobre deveria “crer 
na Lei de uma santa e santo novos, a saber, Moisés e Ester, porque nesta lei havia de ser 
muito rica, e para tanto lançou esmola em uma bacia”;85 ela o fizera “para conseguir os 
bens”.86 Na Bahia do século XVII Manoel da Silva foi acusado de crer na Lei de Moisés 
para “ser rico e honrado”.87

Tereza Paes de Jesus e Izabel Correa pertenciam a famílias que estavam entre as 
mais pobres do Rio de Janeiro, sendo natural o desejo de enriquecer; entretanto, a sogra 
de Tereza, Maria Rodrigues, que mendigava, nada falou sobre o assunto. Já Catarina da 
Silva Pereira era filha de um senhor de engenho, de família de posses. Essa atitude peran-
te a Lei de Moisés não era isolada; há registros de outros cristãos-novos que desejavam 
enriquecer através da crença, que agiria como uma espécie de talismã, fazendo com que 
tivessem boa sorte e a partir dali, riqueza.88

As declarações na Lei de Moisés na grande maioria das vezes haviam ocorrido na 
casa da confitente, ou daquela pessoa com quem havia se declarado. Algumas vezes, a de-
claração acontecera no engenho, em uma rua, ou praça. Algumas declarações eram feitas 
com uma ou duas pessoas; outras, com um maior número – geralmente, com membros de 
uma mesma família. A maior declaração sem dúvida foi à confessada por Catarina Bran-
doa – cerca de cinquenta e sete pessoas.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008132

Lina Gorenstein

Essas declarações em grupo para observar a Lei de Moisés – segundo as confissões 
– eram freqüentes. Assim, de acordo com as rés, todas haviam feito reuniões para secre-
tamente judaizar.

3.4. O ensino

O ensino da Lei de Moisés era alvo da preocupação dos inquisidores. Era necessário 
que os réus dissessem quem os havia ensinado, mais do que o que haviam ensinado. Ao 
considerar o processo através do qual os cristãos-novos eram introduzidos ao criptojuda-
ísmo, é necessário lembrar que quanto mais afastados no tempo estavam da conversão, 
menos sabiam a respeito do Judaísmo tradicional. Sem a sinagoga, sem a escola, sem os 
mestres, sem os livros e sem a língua hebraica, esse Judaísmo, ensinado oralmente, foi se 
transformando e impregnando com conceitos cristãos.

Esse ensino pode ser enfocado através de dois aspectos: os judeus – e depois os 
cristãos-novos – consideravam como dever imperativo ensinar seus filhos a sua religião – 
e depois a de seus antepassados –, seguindo o mandamento fundamental, que ainda hoje 
é recitado nas sinagogas.

Ensinai-as (as palavras – refere-se aos mandamentos) aos vossos filhos, falando delas 
sentado em tua casa e andando em teu caminho, deitado e de pé; tu as escreverás nos 
umbrais de tua casa, e nas tuas portas, para que vossos dias e os dias de vossos filhos se 
multipliquem sobre a terra que Iahweh jurou dar aos vossos pais, e sejam tão numerosos 
como os dias em que o céu permanecer sobre a terra.89

Porém, havia também a necessidade de os cristãos-novos conhecerem o Judaísmo 
para poder confessar no Santo Ofício – a confissão era essencial – sem ela, seriam con-
denados à morte.

De qualquer modo, a transmissão do Judaísmo era necessária – e quando fazê-lo 
tornou-se um problema fundamental. Transmitir com cuidado, preceitos proibidos. Qual 
a idade ideal para ensinar os filhos? 

Cecil Roth discute a posição dos pais: deveriam ensinar na infância os filhos? Se 
esperassem até a maturidade, “o Catolicismo poderia estar instilado tão profundamente 
neles que a revelação seria tão perigosa quanto inútil”.90 Assim, deveriam esperar até a 
adolescência, quando a autoridade paterna ainda existisse e a discrição pudesse ser espe-
rada. Esse ensino coincidia com a idade do Bar Mitzvah, antigo ritual judaico através do 
qual, depois de completar 13 anos, o menino assumia suas responsabilidades perante a 
família e a comunidade.91 Giglitz, entretanto, considera que provavelmente o espectro de 
idades para a iniciação era bem maior, com um substancial número de crianças criptoju-
dias sendo iniciadas entre os 5 e 10 anos e outros somente no início da vida adulta.92



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008 133

O criptojudaismo feminino no rio de janeiro

A idade do ensino das cristãs-novas fluminenses comprova que na verdade esse es-
pectro era bem maior – a mais jovem cristã-nova tinha 6 anos e a mais velha 54 anos. 
Nove mulheres foram ensinadas quando tinham entre 10 e 15 anos, e sete, quando tinham 
entre 30 e 40 anos, não havendo assim um padrão de idade para o ensino do criptojudais-
mo no Rio de Janeiro. Para a Bahia, Suzana Santos encontrou o mesmo espectro de idades 
do ensino.93

Quem foram os preceptores da Lei de Moisés no Rio de Janeiro? Encontrei vinte 
mulheres que ensinaram vinte e nove discípulas e quatorze homens que ensinaram quinze 
mulheres. Desses trinta e quatro professores, onze não tinham parentesco com as cristãs-
novas; os outros vinte e três eram membros da família, especialmente as tias.

Algumas pessoas se destacam como preceptores, formando verdadeiras redes fami-
liares para o ensino na Lei de Moisés; uma delas é Izabel da Paz, denunciada inúmeras 
vezes ao Santo Ofício e falecida antes da prisão. Entre quarenta e duas cristãs-novas, 
transmitiu o criptojudaísmo para seis delas; entre elas, sua filha Leonor Mendes da Paz e 
uma neta Brites da Paz; ensinou também seu filho Francisco de Siqueira Machado e pro-
vavelmente sua outra filha, Catarina Mendes da Paz, que  por sua vez ensinou à sobrinha, 
Ana Izabel; seu marido, Fernão Vaz, ensinou a nora, Catarina de Miranda.

Izabel da Paz é das poucas cristãs-novas que poderiam ser consideradas como here-
siarca, tendo ensinado a crença na Lei de Moisés não só a seus filhos e netos, mas também 
a várias outras mulheres do Rio de Janeiro.

Outra rede familiar de ensino pode ser encontrada na família de Ines Ayres; ensinada 
na crença da Lei de Moisés no Rio de Janeiro pelo irmão de seu genro (José Gomes Silva, 
casado em primeiras núpcias com a filha de Ines, Maria de Barros), Henrique Gomes; sua 
filha Maria de Barros ensinou a Lei à sua irmã Joana de Barros; outra filha, Ana de Barros 
foi a professora das primas, as irmãs Apolonia de Souza e Izabel Correa de Souza; outra 
filha de Ines, Izabel de Barros, passou a crença na Lei de Moisés para outra prima, irmã 
das acima, Ana Henriques – que por sua vez ensinou outra prima, Izabel Correa. José 
Gomes Silva ensinou duas de suas filhas, Catarina Marques e Izabel de Barros Silva.  Ana 
de Barros ensinou também a filha do segundo casamento de José, Antonia Gomes.

Izabel Gomes da Costa, sobrinha de Izabel Mendes, a primeira cristã-nova presa 
no Rio de Janeiro no século XVII, aparece como preceptora de duas de suas netas. Uma 
bisneta, Ana do Vale, foi ensinada pela mãe, Angela do Vale de Mesquita. Ana e Elena do 
Vale, filhas de Izabel Gomes da Costa declararam ter sido ensinadas por pessoas diferen-
tes: uma pelo cunhado, outra por um grupo de primos.

Não havia um padrão fixo para o ensino da Lei de Moisés, não havia uma só pessoa 
encarregada de fazê-lo, mas percebe-se claramente que era tarefa realizada primordial-
mente por membros da família. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008134

Lina Gorenstein

Considerações finais

Um dos primeiros estudiosos da religião marrana, Cecil Roth afirmou que as mulhe-
res eram a maioria daqueles que mantiveram o criptojudaísmo e tinham papel proemi-
nente na iniciação ao Judaísmo. Algumas delas tornando-se líderes espirituais de grupos 
marranos.94 Giglitz conclui que tanto homens como mulheres desempenharam papéis na 
educação judaica de sua família e amigos.95 

A religião criptojudaica era praticada no lar, uma religião secreta. Anita Novinsky 
considera que o papel da mulher desempenhou durante os três séculos coloniais, em todo 
o Brasil, para a continuidade do criptojudaísmo foi fundamental; eram vistas pelos in-
quisidores como as hereges mais perigosas; “foram prosélitas, recebiam e transmitiam as 
mensagens orais e influenciavam as gerações mais novas”.96

Outra estudiosa da mulher conversa, Melammed também afirma que frequentemente 
eram as mães e avós que desempenhavam o papel de preceptoras.97 Para a autora, até 
meados do século XVI eram os homens que ensinavam as tradições judaicas, mas a par-
tir dali eles assumiram um papel mais passivo e as mulheres assumiram então funções 
antes predominantemente masculinas.98 Schwartz, entre os cristãos-novos de Belmonte, 
encontrou várias orações que são recitadas pelas mulheres, principalmente as mais idosas, 
que conhecem de cor as orações judaicas, e também são elas que presidem às reuniões e 
cerimônias religiosas dos cristãos-novos.99

No Rio de Janeiro, havia mais mulheres preceptoras do que homens e o ensino era 
feito em casa, à portas fechadas – ou na casa da confitente, ou na casa do preceptor. Era 
certamente um conhecimento que deveria ser mantido em segredo, por se constituir em 
um crime – embora fosse essencial que todos os cristãos-novos o conhecessem, para 
poder confessá-lo aos inquisidores. O criptojudaísmo era praticado no âmbito doméstico, 
mas não há indícios conclusivos de que fosse somente transmitido pelas mulheres, embo-
ra sem dúvida tenham desempenhado papel importante na sua transmissão.

Examinando as práticas e cerimônias confessadas pelas cristãs-novas fluminenses, 
fica patente que o conhecimento que tinham do Judaísmo já era bem diluído – não co-
nheciam muitas das práticas e cerimônias do Judaísmo tradicional, como as regras de 
purificação, o banho ritual feminino, a circuncisão, datas importantes como o Pessach, 
Cabanas e outras. Mesmo as práticas que disseram manter, como o Shabbat e os jejuns, 
eram bastante simplificadas, sem a maioria dos rituais de preparação existentes na reli-
gião judaica.

Também, nada indica que tivessem consciência do que representavam as cerimônias 
e práticas que admitiram realizar. As faziam para obter a salvação da alma na Lei de 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008135

Lina Gorenstein

Moisés. Não é possível saber se celebravam festas, praticavam rituais e se abstinham de 
determinados alimentos e do trabalho no sábado conscientemente, por se consideraram 
“judias” ou se na verdade nada faziam, somente confessaram também por “cumprimento 
dos inquisidores”.

Talvez algumas famílias mantivessem o criptojudaísmo por considerá-lo como a 
“boa” religião, a religião de seus antepassados, a religião que permitiria a salvação de 
suas almas. Esse pode ter sido o caso da família de Ines Ayres e de Izabel da Paz. Outras 
famílias talvez somente conhecessem o criptojudaismo, sem, no entanto, tê-lo como cren-
ça, como por exemplo, a família de Catarina Gomes Pereira.

Algumas cristãs-novas demonstraram conhecer melhor o criptojudaísmo do que ou-
tras. Todas elas foram ensinadas por pessoas que no século XVII tiveram contato com 
pessoas presas pelo Santo Ofício, pertencentes a antigas famílias cristãs-novas.

Uma vez que o que interessava realmente ao Santo Ofício eram principalmente as 
denúncias, não haveria motivo para esconder o conhecimento de história judaica e de 
outras práticas e nem mesmo a festa do casamento. O confessar essas e outras práticas, 
cerimônias e conhecimento da história judaica não agravaria a situação dos réus – con-
fessar, arrepender-se e denunciar a todos que as haviam denunciado e todos os parentes 
próximos com que haviam sido dadas por hereges – era o que era necessário para que a 
sentença fosse promulgada.

O tempo que cada ré ficou presa e a sentença que receberam dependiam em primeiro 
lugar da velocidade com que confessavam e de quem denunciavam. Aquelas que pediram 
audiência e confessaram logo, metodicamente, foram as que menos tempo ficaram presas, 
independentemente de quantas práticas e cerimônias haviam confessado.

 Ana de Paredes ficou presa somente quatro meses; Izabel Gomes da Costa, nove 
meses, assim como suas tias Elena e Ana do Vale. Ines Ayres faleceu nos cárceres, após 
ter ficado presa cinco meses. Sua filha Joana ficou nos Estaus três meses, antes de ser 
liberada sem confisco de bens, juntamente com sua irmã Cordula Gomes, por terem se 
apresentado antes de terem sido denunciadas; as outras netas de Ines, Izabel e Ines fica-
ram nos Estaus nove meses. Outras cristãs-novas que confessaram inúmeras declarações 
na Lei de Moisés, como Brites Cardosa e sua filha Maria Coutinho, também ficaram pre-
sas por nove meses. Aquelas que demoraram a confessar ficaram presas por mais tempo, 
algumas por mais de 3 anos, como foi o caso de Catarina da Silva Pereira, Ana Gertrudes 
de Bragança e foram submetidas a sessões de tormento.

Criptojudias? Algumas certamente; outras, inocentes.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008136

Lina Gorenstein

Notas
* Doutora e Pesquisadora do LEI - Laboratório de Estudos sobre a Intolerância da Universidade de São 
Paulo. E-mail: linagoren@gmail.com
1 Ver NOVINSKY, Anita. Inquisição: Prisioneiros do Brasil. Rio de Janeiro, Expressão e Cultura, 2002.
2 GORENSTEIN, Ferreira da Silva Lina Heréticos e Impuros- a Inquisição e os cristãos-novos no Rio de 
Janeiro, século XVIII. Rio de Janeiro, Secretaria Municipal de Cultura, Depto Geral de Documentação e 
Informação Cultural, Divisão de Editoração, 1995.
3 GORENSTEIN, Lina e CALAÇA. Carlos Eduardo. “Na cidade e nos Estaus: cristãos-novos do Rio 
de Janeiro (séculos XVII e XVIII)” In GORENSTEIN, Lina e CARNEIRO, Maria Luiza Tucci (org.). 
Ensaios sobre a Intolerância – Inquisição, Marranismo e Anti-semitismo. São Paulo, Humanitas, 2002, 
p.100.
4 FROGER, François. Rélation d´un voyage fait en 1695, 1696 et 1697 aux côtes d´Afrique, détroit de 
magellan, Brésil, Cayenne et Isles Antilles par une escadre des vasseaux du Roi, commandée par M.de 
Gennes faite ár le Sieur Froger, Inginieur volontaire sur le vaisseua le Faucaun Anglois. Amesterdam, 
Chez les héritiers d´Antoine Schelte, MDCXCIX.
5 GORENSTEIN, op. cit., p. 41.
6 Idem, p. 59. 
7 GORENSTEIN,Lina. “Caracterização sócio-econômica”. In: A Inquisição contra as mulheres. São Pau-
lo, Humanitas, 2005, pp. 173-217.
8 NOVINSKY, Anita. “Confessa ou morre. O conceito de confissão na Inquisição portuguesa” In Sigila, 
Revista transdisciplinar luso-francesa sobre o segredo. Paris, n. 5, 2000, pp. 77-86.
9 ROTH, Cecil. “The religion of the Marranos”. In: A History of the Marranos. New York, 4ªed., Schocken 
Books, 1974, pp. 168-94.
10 GIGLITZ, David M. Secrecy and Deceit - The Religion of the Cripto-Jews. Philadelphia and Jerusalem, 
The Jewish Publication Society, 1996, p. 99.
11 O termo “marrano” é usado nesse artigo como sinonimo de cristão-novo. Para discussão sobre o termo, 
ver  NOVINSKY, Anita. “Marranos anda Marranism: a new approach” In Margolin, Ron (ed) Jewish Stud-
ies Journal of the World Union of Jewish Studies, Jerusalem, v. 40, 2000, pp. 5-10.
12 Ver KAPLAN, Y. Judios Nuevos en Amsterdã. Barcelona, Gedisa, 1996 e ISRAEL, Jonathan La juderia 
europea en la era del mercantilismo -  1550-1750. Madrid, Catedra, 1992.
13 167 mulheres foram presas na primeira metade do século XVIII no Rio de Janeiro. Para meu trabalho, 
examinei 60 processos, e nestes encontrei também dados sobre as demais presas.
14 SANTOS, Suzana Maria de Souza. Marranos e Inquisição (Bahia, século XVIII). Dissertação de Mes-
trado, Universidade de São Paulo/FFLCH- USP, 1997 (mimeo); JUNIOR, Araujo & GONÇALVES, Adal-
berto. Cristãos-novos e a Inquisição no séculodo ouro em Goías. Dissertação de Mestrado, Universidade 
de São Paulo/FFLCH-USP, 1998, (mimeo).
15 Ver YOVEL, Y. Spinoza and other Heretics - The Marrano of Reason. Princeton, Princeton University 
Press, 1989, v. I, p. 21.
16 GIGLITZ, op. cit., p.101. 
17 IAN/TT/IL (Instituto dos Arquivos Nacionais/ Torre do Tombo/ Inquisição de Lisboa) Processo de Ana 
de Paredes, n.4.944, confissão de 29 de novembro de 1715.
18 IAN/TT/IL, Processo de Brites Cardosa, n. 969, confissão de 2 de dezembro de 1712.
19 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Soares Brandoa n. 10.124, confissão de 15 de maio de 1706.
20 IAN/TT/IL, Processo de Ines Ayres, n.7.538, testemunho de Inácio de Oliveira Barros.
21 IAN/TT/IL, Processo de Izabel Mendes n. 5436.
22  Ver entre outros SCHOLEM, G. As grandes correntes da mística judaica. São Paulo, Perspectiva, 1972; 
TZVI, Sabatai. O Messias Místico I, São Paulo, Perspectiva, 1995; VALENSI, Lucette. Fables de la mé-
moire. Paris, Seuil,1992; GOMES,  Plinio Freire. Um herege vai ao paraíso, São Paulo, Companhia das 
Letras, 1997; HERMANN Jacqueline. No reino do desejado. São Paulo, Companhia das Letras, 1998
23 GIGLITZ, op cit., p. 207. Genesis 17:11-14 - A Bíblia de Jerusalem. 6ªed., São Paulo, Edições 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008137

Lina Gorenstein

Paulinas,1993, p. 52.
24 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Marques, n.11.498, testemunho de Izabel de Barros.
25 IAN/TT/IL, Processo de Joana de Barros, n.868, confissão de 2 de janeiro de 1714. Maria de Barros, já 
falecida, havia sido casada com José Gomes Silva.
26 MEA, Elvira Cunha de Azevedo. “Orações judaicas na Inquisição portuguesa- século XVI” In KA-
PLAN, Y.  (ed.) Jews and Conversos - studies in Society and the Inquisition. Jerusalém, The Magnes Press, 
The Hebrew University, 1985, pp. 149-179.
27 SCHWARTZ, Samuel. Os cristãos-novos em Portugal no século XX. Lisboa, Universidade Nova de 
Lisboa, Instituto de Sociologia e Etnologia das Religiões, 1993 (fác-símile da edição de 1925), p. 72. 
Em minha cama estou deitado,/para dormir e descansar/,um anjo me veiu dizer:/-Olha que has de mor-
rer!/Ainda não hei de morrer,que ainda não estou preparado,/para dar contas ao Senhor. Daniel - perso-
nagem do exílio da Babilônia, capaz de interpretar sonhos; sua fidelidade ao Judaísmo fez com que fosse 
jogado em uma cova de leões, onde foi protegido por um anjo. Sua história ficou registrada no Livro de 
Daniel. Unterman, Alan Dicionário Judaico de Lendas e Tradições. Trad.Paulo Geiger. Rio de Janeiro, 
Zahar, 1992, p. 75.
28 Ibid, p. 75.
29 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Marques, testemunho de Ines de Oliveira.
30 IAN/TT/IL, Processo de Ines Ayres, cit., testemunho de Inácio de Barros Oliveira.
31 A Bíblia de Jerusalem, op.cit., p.1003.
32 GIGLITZ. op. cit., p.463.
33 MEA, op. cit., pp.159-161.
34 “Benção sobre as velas” Sidur Shabat Shalom, op.cit., p.1.
35 SCHWARTZ, op. cit., p.102.
36 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Soares Brandoa, cit., confissão, cit.
37 IAN/TT/IL, Processo de Izabel Gomes da Costa n. 688, confissão de 14 de outubro de 1712.
38 GIGLITZ, op. cit., pp.446-448.
39 Elvira Mea identificou-o em orações de cristãos-novos do século XVI e Schwartz nas de Belmonte. 
MEA, op. cit., p.163 e  SCHWARTZ, op.cit., p.77.
40 SCHWARTZ, op. cit., pp.85-119.
41 GIGLITZ, op. cit., p.356.
42 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Soares Brandoa, cit., confissão, cit. e processo de Tereza Paes de 
Jesus, IL n.2218.
43 A Bíblia de Jerusalem, op.cit., Mateus 6:9; Lucas 11:2-4, p.1848 e 1951.
44 GIGLITZ, op. cit., p. 468.
45 GIGLITZ, op. cit., p. 317.
46 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Soares Brandoa, cit., confissão, cit.
47 IAN/TT/IL, Processo de Izabel Correa, n. 4.970, confissão de 27 de novembro de 1714.
48 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Soares Brandoa, cit., confissão, cit.
49YERUSHALMI, Y. apud  GIGLITZ, op. cit., p. 321. Mezuzaah- rolo de pergaminho contendo o texto 
manuscrito dos dois primeiros parágrafos do Shemá e posto em um estojo fixado no batente direito das 
portas da casa. Representa o cumprimento literal do mandamento de escrever as palavras de Deus “nos 
batentes de tua casa” (Deut.6:9,11-20). UNTERMAN,  op.cit., p.174.
50 SANTOS,  op.cit., pp.114-115.
51 IAN/TT/IL, Processo de Izabel Mendes, cit.
52 IAN/TT/IL, Processo de Ana Izabel, cit., denúncias de Gregório Pereira (6 de novembro de 1724), Maria 
da Silva e Baltazar Rodrigues Coutinho (2 de dezembro de 1716).
53 UNTERMAN, op. cit., p.125.
54 GIGLITZ, D. op. cit., p. 368.
55 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Marques, cit., testemunho de Izabel Gomes da Costa
56 IAN/TT/IL, Processo de Ines Ayres, cit., confissão de 8 de fevereiro de 1714
57 IAN/TT/IL, Processo de Brites de Lucena, n.11.596, confissão de 11 de março de 1716



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 115-138, jul. 2008138

Lina Gorenstein

58 IAN/TT/IL, Processo de Joana de Barros, cit., confissão, cit.
59 IAN/TT/IL, Processo de Joana de Barros, cit., confissão, cit.
60 IAN/TT/IL, Processo de Brites de Lucena, cit., confissão, cit.
61 GIGLITZ, op. cit., p.397.
62 IAN/TT/IL, Processo de Izabel Correia, cit., confissão, cit.
63 Em hebraico tsedaká, que significa justiça e probidade. UNTERMAN, Opus cit., p.57.
64 palavra originária do persa, que significa “lançar a sorte” UNTERMAN, Opus cit., p.212.
65 A Bíblia de Jerusalem. op.cit., pp.768-784.
66 UNTERMAN, op. cit., p. 212.
67 GIGLITZ, op. cit., p.378.
68 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Marques, cit., testemunho de Ines de Oliveira
69 Catarina da Silva Pereira e Ines Ayres. Ana do Vale foi acusada por um sobrinho, mas não confessou essa 
prática. Processo de Ana do Vale, IL n. 4.151, testemunho de Alexandre Soares Pereira.
70 Leitura da Torá. GIGLITZ, op. cit., p.396, referindo MAIM, Yad, III, 9,i,5.
71 Izabel dizia que deveria ser feito oito dias antes do jejum do Dia Grande e Bertoleza de Miranda na 
véspera do jejum do Dia Grande. GIGLITZ, op. cit. p. 393.
72 GIGLITZ, op. cit., p. 392.
73 IAN/TT/IL, Processo de Guimar de Paredes, n.9.978, testemunho de Antonio Coelho.
74 SANTOS, op. cit., p. 111.
75 IAN/TT/IL, Processo de Maria Rodrigues, cit., testemunho de Guimar de Azeredo
76 GIGLITZ, op. cit., pp.277-315.
77 IAN/TT/IL, Processo de Ana de Paredes, cit., confissão, cit. GIGLITZ, op. cit., p.301.
78 Exodus; A Bíblia de Jerusalém, op.cit, pp.106-167.
79 IAN/TT/IL, Processo de Elena do Vale, cit., testemunho de Miguel de Castro Lara, 5 de janeiro de 
1713.
80 IAN/TT/IL, Processo de Catarina Soares Brandoa, cit., confissão, cit.
81 GIGLITZ, op. cit., pp.531-561.
82 IAN/TT/IL, Processo de Izabel de Mesquita,  n. 661, confissão de 20 de outubro de 1710
83 IAN/TT/IL, Processo de Izabel Correa, cit., confissão, cit.
84 IAN/TT/IL, Processo de Catarina da Silva Pereira, cit. confissão no tormento, 22 de setembro de 1723.
85 IAN/TT/IL, Processo de Tereza Paes de Jesus, cit., confissão de 7 de dezembro de 1718.
86 Exame de 23 de dezembro de 1719.
87 Novinsky, Anita. Cristãos-novos na Bahia. São Paulo, Perspectiva, 1972, p.153
88 GIGLITZ, op. cit., p.116
89 Deuteronômio 11:19-21; A Bíblia de Jerusalem, p.291.
90 ROTH, op.cit., pp.173-174.
91 ROTH, op. cit., pp.173-174.
92 GIGLITZ, op. cit., p.223.
93 SANTOS, op. cit., p.110.
94 ROTH, op. cit., p.175.
95 GIGLITZ, op.cit., p.228.
96 NOVINSKY, Anita.  “O papel da mulher no criptoJudaísmo português”In O Rosto feminino da expansão 
portuguesa . Portugal, Comissão para a igualdade e para os direitos das mulheres, 1995, Actas I, p.553
97 MELLAMED, Rene Levine. “Sephardi  Women  in Medieval & Early Modern Period” In:  Baskin . J.R. 
(ed) Jewish Women in Historical Perspective. Detroit, Wayne State University Press, 1991, p.127.
98 MELLAMED, Rene Levine “Hommes et femmes: leur role respectif dans la perpétuation de l´identité 
uive au sein de la société conversa” In: Benbassa, E. (dir.) Mémoires juives d´Espagne et du Portugal. 
Paris, Publisud, 1996, p.50.
99 SCHWARTZ, op.cit., p.23.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 139

IMPRENSA E RELIGIOSIDADE NA BAHIA DO SÉCULO XIX: 
a procissão do Senhor morto e os festejos da 

Semana Santa

Vanessa Ribeiro Simon Cavalcanti*
Bárbara Maria Santos Caldeira**

Resumo
O objetivo desse artigo é identificar 
e compreender os elementos sociais, 
políticos e culturais desenvolvidos no 
contexto dos festejos da Procissão do 
Senhor Morto que encontram na im-
prensa baiana e no diálogo produzido 
entre a memória e a história do imagi-
nário popular denúncias do significado 
da festa como um espaço construtor de 
identidades. O método envereda por 
caminhos marcados pelas fontes escritas 
localizadas no Setor de Jornais Raros da 
Biblioteca Pública do Estado da Bahia, 
além de uma breve revisão bibliográfica 
teórica do tema.

Palavras-chave
Práticas Religiosas; Identidade; História 
Cultural; Imprensa.

Abstract
The objective of this article is to identify 
and to understand the social, cultural 
and political elements, developed during 
the celebrations of the “Procissão do 
Senhor Morto” (“Dead Lord Cortège“), 
which found, both in the Bahia’s 
press, and in the dialogue produced 
between the memory and the popular 
imaginary history, denounces of the 
meaning of the procession as a space 
for the construction of identities. The 
method walks through ways marked 
by the written sources filed in the 
Rare Periodical Sector of the Public 
Library of the State of the Bahia, 
besides providing a brief theoretical 
bibliographical revision of the subject.

Keywords
Religious; Practices; Identity; Cultural 
History; Press.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008140

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

Considerações Iniciais 

Presença constante durante todo o Império com o supremo controle sobre as rela-
ções entre a religiosidade romana e o regime monárquico, a Igreja Católica vê seu poder 
temporal perder forças no campo do imaginário político e social, refletido na fragilidade 
da Centralização Romana das práticas de devoções que se iniciam adversas aos dogmas 
instituídos pela Santa Sé.

Com efeito, a comunicação realizada entre a nova ordem política que ascendia e a 
manutenção de uma rede hierárquica fundamentada no controle de um catolicismo po-
pular, apresenta a instabilidade e insegurança que a República trouxe, de um lado, para o 
corpo clerical com seus bispos e arcebispos, e do outro, para a própria comunidade dos 
fiéis católicos.

Essa nova atmosfera de mudanças influência, de forma particular, o cotidiano social 
e religioso de grande parte da população. Para os historiadores Sérgio Lobo de Moura e 
José Maria Gouvêa de Almeida,1 a perturbável interrogação que povoava o pensamento e 
fé cristã residia na seguinte idéia - República: salvação ou ameaça à Igreja?

Elementos atuantes desse imaginário cultural, as festas e procissões que durante qua-
se todo século XIX serviram como condutoras das ações dos espaços públicos e privados 
sofreram pequenas e graduais alterações a partir da década de 80 do mesmo período.

O objetivo desse trabalho é identificar e compreender os elementos sociais, polí-
ticos e culturais desenvolvidos no contexto dos festejos da Procissão do Senhor Morto 
que encontram na imprensa baiana e no diálogo produzido entre a memória e a história 
do imaginário popular, denúncias do significado da festa como um espaço construtor de 
identidades. O método envereda por caminhos marcados pela leitura de fontes primárias 
escritas, localizadas no Setor de Jornais Raros da Biblioteca Pública do Estado da Bahia 
entre os anos de 1889 e 1900, além de uma breve revisão bibliográfica teórica do tema. 

Discursos travados entre a política republicana e a religiosidade católica: um novo 
quadro das relações sociais ou renovação das representações cotidianas?

Dentre tantas comemorações populares e atos de religiosidade que formam o ca-
lendário de datas cívicas e santificadas, a Procissão do Enterro ou do Senhor Morto se 
caracteriza e representa uma das mais antigas e tradicionais2 manifestação das atividades 
católicas trazidas pelos europeus e, ao mesmo tempo, um dos pontos mais marcantes 
que figuram as relações de poder e hierarquias desenvolvidas entre a identidade social e 
política dos governantes, e, sobretudo, dos personagens que a morte e o Senhor criaram 
no meio dos devotos no Brasil.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 141

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

“As funções políticas da religiosidade popular”, expressão utilizada pelo historiador 
espanhol Miguel Castillejo Gorrais, nos mostra, entre outros elementos, a participação 
de rivalidades entre os participantes, entre organizadores ou elites sociais e entre eli-
tes e o povo. “En toda celebracíon festiva se intensifica el intercambio y la comunica-
cion entre los participantes com el fin de conseguir nuevos status o de reafirmar los ya 
adquiridos”.3

Sem dúvida, “los comportamientos religiosos populares, por tratarse de hechos so-
ciales, desempañan toda uma serie de funciones complemetarias además de las pura-
mente religiosas. Otras funciones de las manifestaciones religiosas están ligadas a la 
dimensión festiva de estas celebraciones populares”.4 Considerando o conceito popular, 
ou melhor dito, a “cultura popular”, é importante 

situar neste espaço de enfrentamentos as relações que unem dois conjuntos de dispo-
sitivos: de um lado, os mecanismos da dominação simbólica, cujo objetivo é tornar 
aceitáveis, pelos próprios dominados, as representações e os modos de consumo que, 
precisamente, qualificam (ou antes desqualificam) sua cultura como inferior e ilegíti-
ma, e, de outro lado, as lógicas específicas em funcionamento nos usos e nos modos de 
apropriação do que é imposto.5  

Dentro desse princípio teórico apresentado por Roger Chartier, uma leitura da im-
prensa baiana entre os anos de 1889 e 1900 nos revela as mudanças sofridas pela festa, 
através das notícias e notas publicadas pelas ordens religiosas e pelos profissionais da 
comunicação do século XIX. A imprensa, desde o começo da divulgação do periodismo 
na sociedade luso-brasileira na segunda década dos oitocentos - contexto marcado pelo 
processo de independência do país, sobretudo na província baiana; já anunciava a impor-
tante participação, que ao longo dos tempos, iria ganhar nos principais espaços de socia-
bilidade e de comunicação, tornando-se símbolo da literatura de excelência no Brasil.

A Bahia, “segundo maior centro irradiador” da prática periodista no Brasil, como 
lembra a professora Lúcia Maria Bastos P. Neves (2002) do Departamento de História 
da Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ), oferecia à sua população as idéias 
dos dois jornais de maior circulação local e nacional: o Idade d’Ouro, fundado em 1811 
e o Semanário Cívico que se dividiam no trabalho de contribuir para a construção da 
cidadania no país.

O Semanário Cívico recorria a um modelo comum à época de discurso e prática po-
lítica: a pedagogia do catecismo político. Sob esta ótica, notas e cartas eram recebidas e 
publicadas pelo jornal, quase sempre de caráter jocoso e linguagem que nos remete a uma 
“ressonância contemporânea”.6 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008142

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

Praticantes e devotos da aliança política-religião, os jornais ao longo do século XIX, 
souberam trabalhar de modo didático, as circunstâncias e signos favoráveis às relações 
de poder entre a religiosidade popular e o debate das idéias ilustradas e posteriormente 
liberais que circulavam no imaginário social do país. As festas e comemorações de as-
pecto religioso e cívico são instrumentos legitimadores da leitura histórica que o jogo da 
memória nacional e da tradição cultural dos grupos, onde destacamos nos limites desse 
texto, as procissões religiosas cristãs que atuam ao longo de quase cinco séculos. 

Realizada toda Sexta-Feira Santa, o ritual litúrgico celebra a morte e Paixão de Cris-
to, sendo organizada pela Ordem Terceira do Carmo na cidade do Salvador – Bahia. De 
origem medieval, a festa perdura nas práticas católicas da Igreja e do clero, apesar de 
franco declínio na atualidade, segundo o Provedor da Igreja D’Ajuda, Sr. Roberto.7 

Se, ao contrário da presença maciça dos bons cristãos no período imperial, que, in-
dependente da solicitação ou convocação pública da Igreja era garantida, a ordem eclesi-
ástica passa a sentir a dúvida perturbadora de uma república salvadora ou prejudicial ao 
domínio coletivo dos ensinamentos romanos.

Por outro lado, classes dissidentes da ameaça republicana clamavam pela comodida-
de política e financeira que a separação entre o Estado e a Igreja ocasionava:

Desde o início, os bispos saudaram a República como uma libertação para a Igreja 
do pesado jugo que até então vinha suportando no Brasil, em decorrência do regime 
do padroado: necessidade de placet governamental para a publicação dos documentos 
emanados de Roma, cobrança do dízimo pelo governo, interferência destes em todos os 
negócios da Igreja, redução prática do clero ao papel e à situação de um funcionamento 
civil.8

De fato, a “formação das almas” republicana, donde tomamos como empréstimo a 
expressão do historiador José Murilo de Carvalho9, iniciada nos últimos anos do século 
XIX foi constantemente influenciada pelas batalhas ideológicas que o positivismo e a 
cristandade ditavam. As idéias iniciais de Auguste Comte sonhavam com uma ditadura 
republicana dirigindo o Estado e, a salvação nacional era essencial para a legitimidade do 
governo e de símbolos que o representavam diante do povo.

Allegoria à Republica (sic). Está exposto na conhecida loja Au Palais Royal um tra-
balho digno de ser visto e digno de elogios, confeccionado pela intelligente Sra. D. 
Emilia Moura. Representa elle a grande republica brazileira, inpunhando a bandeira dos 
estados federados completamente desfraldada. Serve de fundo a esta figura, ricamente 
vestida, o mar cheio de navios. A Republica, com a cabelleira solta e enriquecida de 
um diadema encimado por uma estrella, está cercada de ellementos que representam o 
trabalho, a ordem. A túnica de que está revestida a Republica, em cujos pés, numa fita 
larga, relativamente, vê-se o grande lemma Liberdade, Egualdade e Fraternidade, é 
lindamente bordada a ouro pela exma. Sra.d.Emilia ...10



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 143

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

Contrariando o pensamento comtiano, o francês E. Littré defendia a não-ortodoxia 
face à relação entre Igreja e Estado, propagando uma política guiada pelo “parlamentaris-
mo oportunista” que parecia vislumbrar a posterior mudança do pensamento de Comte.

Segundo Carvalho, os novos pressupostos teóricos de Comte acerca da dinâmica 
social figuravam em um cenário onde “os elementos religiosos passaram a predominar 
sobre os aspectos científicos, o sentimento foi colocado acima da razão, à comunidade 
foi sobreposta ao indivíduo”.11

Sendo assim, os anos primeiros da República que se instaurava no país, se viam 
às avessas com os conflitos que a postura radical da Santa Sé no primeiro momento da 
recente ordem política promoveu, ao assumir um papel de mediadora entre o grupo dissi-
dente e favorável às transformações que agitavam o país e o grupo defensor das práticas 
e decisões tradicionais.

Estes acreditavam que a “condenação ao liberalismo das coisas e do estado não-
confessional, (traria uma) revalorização da tradição católica e piedade popular: (seriam 
esses) ensinamentos mais recentes do papado”.12

Contudo, as atividades comuns e a troca de favores entre Estado e Igreja sobrepuja-
vam as brigas internas da Santa Sé, mesmo porque a Igreja continuava a representar e atu-
ar no imaginário popular, ainda que com menor intensidade, mais com papel moralizante 
que a República precisava, mantedora da ordem, exercendo a função sacra e protetora aos 
olhos da maior parte da população.

O fim do Império e o anúncio da República significavam a formação da nação, a 
redefinição do modelo de cidadania a ser seguido. Era fundamental a incorporação dos 
libertos à sociedade. Ainda que sua atuação tivesse sido prejudicada pela redução de 
poderes diretos aos assuntos governamentais, a Santa Sé continuava beneficiária das con-
cessões e privilégios que a preservação dessa aliança proporcionava.

Dessa forma, não foi difícil à classe dissidente e tradicional repensar sua posição, cons-
ciente de sua condição. Quando colocada em face de situações de fato, em que certos 
grupos de fiéis são levados a entrar em conflito com as autoridades constituídas em vir-
tude do seguimento de princípios teoricamente defendidos pela Igreja, a Santa Sé tende 
a buscar a conciliação e a desaprovar uma radicalização de posições.13

As anedotas constantes nos jornais baianos entre os anos de 1889 e 1900 (meses de 
março e abril principalmente) denunciam a impopularidade dos padres, bispos e clérigos 
no meio católico e popular: o imaginário coletivo se afastava cada vez mais da influência 
romana, pelo menos do ponto de vista político.

No dia seguinte a Sexta-Feira Santa, um espaço no Diário do Povo, a 20 de abril de 
1889, conhecido na época como “Picadinho”, serve como uma oportunidade dos críticos 
em manifestar seus sentimentos descontentes com a Igreja:



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008144

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

Eu hei de um dia ser bispo, olé!
Porém prefiro ser antes metropolitano; que, além de ajudas,
De emolumentos, tem quatro contos e novecentos mil réis por anno.14

Nos anos seguintes esse mesmo gesto se repete e é registrado por esse mesmo peri-
ódico. O Jornal de Notícias não ficou atrás, publicando um ano depois, a 03 de abril de 
1890, uma Quinta-Feira Santa, avisos de um grupo que se intitulava “Críticos Indepen-
dentes”, caracterizado pela ironia e irreverência de seus convites à população baiana:

No sabbado de Aleluia. O povo pacato d’esta terra estapafordicamente.... burgueza, de-
ves, quando em todos os bons relogios d’esta capital soarem vagarzas, mas fortes, oito 
badaladas vibrantes, sentir no coração um bichinho roedor e malvado a espicaçar-lhe a 
inveja. E’ que emquanto que elles, coitados, talvez que chorem de dor, em nossos labios 
rosados paira o sorriso de amor!.15

Pecado e salvação são elementos inseparáveis da doutrina cristã; assim como os “sete 
passos da Estação” seguem uma temporalidade, uma vigilância hierárquica social e uma 
delimitação das áreas de poder de cada grupo envolvido encontram nos dias sagrados 
da Semana Santa, o que o filósofo francês Michel Foucault16 define como “ciência da 
disciplina”.

Não se pode, entretanto, fugir à antiga concepção teleológica que caracteriza as re-
lações e representações da fé cristã. O bem e o mal permanecem nas interpretações das 
ações das mulheres, crianças e homens, estabelecendo uma atmosfera simbólica situada 
nos limites do poder. Numa perspectiva foucaultiana, o poder se caracteriza frente ao sen-
tido da Procissão, por alguns princípios fundamentais. Um momento e um personagem 
para a reflexão, sacrifício e arrependimento para a vida errada em um primeiro instante; o 
retorno à vida mundana no dia posterior é um convite antecipado para o exercício, no ano 
seguinte, do mesmo ritual e costumes. 

Por isso não falteis, ao nosso baile – oh! Críticos. E vos, oh! Doces filhas de Eva, vendo 
derramar sobre o coração dos Críticos o vinho do vosso olhar e o néctar dos vossos 
beijos.17

Dentro dessa análise, a procissão era um espaço de sociabilidade acessível a todos 
os grupos sociais envolvidos, salvo que existisse uma hierarquia de papéis e posições no 
contexto da festa. De fato, a morte de Cristo proporcionava que negros, libertos, mestiços 
e brancos participassem dos eventos religiosos, e sentissem, ao menos naqueles dias, reis, 
homens santos ou mulheres “maculadas”. Esse era um momento em que fetiches e ações 
religiosas se misturavam num cenário sagrado e profano.

O exercício contínuo da leitura da imprensa local, a citar o “Diário do Povo” e “Cida-
de do Salvador”, nos permite afirmar, diante da documentação encontrada, que é possível 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 145

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

considerar que as alterações sofridas pelas procissões e festas religiosas católicas desde a 
segunda metade do século XIX não se restringem às mudanças do caráter festivo, colori-
do e barulhento para um “caráter de recolhimento, decente e compassado” como aponta 
o escritor Pierre Verger.18

Durante todo o ano de publicação diária, os jornais trazem nas primeiras páginas, 
quase que em semelhantes formatos, matérias, colunas e espaços de crítica que nos mos-
tram a luta do catolicismo em sobreviver nas mentalidades dos moradores da cidade do 
Salvador, contextualizada pelo bombardeio de notícias, anseios e símbolos da ordem re-
publicana.

Entretanto, são os meses de março e abril que representam em quantidade e diver-
sidade, a maior concentração de apelos e textos satíricos sobre o papel da religião no 
cotidiano social dos baianos. A proximidade das comemorações católicas era a principal 
responsável por essas alterações e a Semana Santa ganhava um considerável espaço na 
imprensa que voltava sua atenção para os festejos de devoção cristã, lembrando os com-
promissos que o cidadão ideal deveria cumprir. 

O “Correio Eclesiástico” uma das colunas do periódico Jornal Cidade do Salvador se 
dedicou a 20 de abril de 1899, uma Quinta-feira Santa, a registrar a importância que os 
“Santos Óleos” possuíam para a renovação eucarística:

Mas o oleo deve ser bento (...) bento na Quinta-feira Santa, quer por ser esse o dia an-
niversario (sic) da santa Eucharistia para o qual devem convergir todos os sacramentos; 
quer em lembrança dos perfumes com que Madalena ungiu os pés do Salvador em igual 
dia, quer enfim por estar proximo o dia em que a Igreja faz maior uso desse lycor mysco 
sobre os neophytos, na noite pascal; (...) a razão desta renovação annual é já por causa 
dos preciosos ensinamentos que encerram as sua cerimonias, já pelo respeito para com 
esses Santos Oleos, cujo perfume e puresa poderiam se alterar (...).19

A programação da Semana Santa exigia dos devotos uma série de ações e provas 
de sentimentos voltados exclusivamente para o exercício da recordação e continuidade 
das lições de “Nosso Senhor Jesus Christo”. A Procissão do Enterro era o momento mais 
esperado dos festejos anuais. 

Ademais, os jornais informavam aos leitores os “actos da Semana Santa”: grande 
parte das igrejas e irmandades realizava missas durante o dia e participavam do cortejo 
na sexta-feira. 

Matriz de S. Pedro. Sexta-feira da Paixão – às 8 horas da manhã, procissão da reposição 
do Santíssimo Sacramento, seguindo-se a adoração da Cruz, roando popr esta occasiao 
o pregador imperial rvd. Padre Turíbio Tertuliano Fiusa. Em seguida terá logar a procis-
são do enterro do Senhor – Ordem Terceira de S. Francisco. (Diário do Povo, 1900).20



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008146

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

Contudo, outros elementos povoam a atmosfera religiosa inaugurada com a Repú-
blica. As mentalidades, como já delineado, não ficariam imunes às essas mudanças, a 
exemplo das normas civilizatórias importadas da Europa, os novos suportes do diálogo 
entre memória e história, bem como a reorganização da identidade local que se construía 
aos poucos.

Os hábitos de vestimenta e de comportamento social significam mais do que simples 
pontos que permeiam o cotidiano da festa. Significam a manutenção das normas civiliza-
tórias que, a partir do século XVIII ganharam forte influência no pensamento e nas ações 
do processo de formação do imaginário social e político da sociedade brasileira. Salvador 
não ficaria atrás da Corte e seguiria os mesmos princípios, inspirados no modelo europeu 
combativo aos atos “grotescos e bárbaros” que ainda acometiam os baianos. 

Como estudou a historiadora Maria Beatriz Nizza da Silva, seja através da seda ou 
da chita, a população soteropolitana ia se diferenciando e solidificava de forma intensa e 
gradativa a hierarquia sócio-étnica entre os grupos envolvidos no jogo político, econômi-
co e cultural da Salvador mercantil e escravista.

Mas a chegada dos franceses veio impulsionar o comércio das modas. Madamas de 
Saint-Martin (talvez duas irmãs), vindas de Paris, abriram uma loja defronte da capela 
do Corpo Santo e ali vendiam todos os ornatos para senhoras e vestidos bordados de 
ouro e prata, bem como bretanhas da França.21 

Silva sinaliza também a compra e venda de tecidos para uso dos escravos, como 
as peças chinesas que eram ofertadas na Rua da Alfândega: “Já as gangas destinavam-
se, sobretudo ao vestuário de escravos, como veremos mais adiante. As chitas também 
vinham de Macau, e os panos da Costa tão usados pela escravaria, eram vendidos em 
fardos e a retalho”.22

Essa informação fornecida pelo primeiro periódico baiano, o Idade d’Ouro do Brasil 
em 1811 indica características que iriam perdurar até os primeiros anos da República, e 
em especial, logo no primeiro período pós-abolição. 

As sedas, o ouro e a prata que pertenceram durante longas datas ao universo modista 
da elite branca passam a circular com maior freqüência entre “as baianas do povo” como 
lembra Braz do Amaral. 

A mulata ou a crioula, a cambraia ou a preta tem as suas preocupações na maneira de 
apresentar-se em publico, acentuando os seus cuidados nos grandes dias festivos. As 
saias pretas, de seda, com foros roxos, são usadas para luto ou pela Quaresma, nos dias 
maiores.23

Nas décadas subseqüentes à Primeira República, o uso de indumentárias como véus, 
terços, madrepérolas, chapéus e ternos permanecem no ritual das procissões em geral, 
como mesmo esboçam os testemunhos aqui descritos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 147

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

Para além dos ingredientes da formalidade histórica, esses gestos se aproximavam 
principalmente da formação de uma memória coletiva que atua como elo entre os sujeitos 
e a história de cada tempo delineando um conceito de patrimônio cultural que supera a 
materialidade.

Considerando aqui o domínio que a diferenciação dos tempos impõe a relação entre 
etnologia e história, devemos ressaltar o papel que acontecimentos e cerimônias no âmbi-
to religioso e familiar possuem para a compreensão da dinâmica social. 

Afora a repetição do calendário de festa cívica e cristã, os ritos nos apresentam as 
transformações impostas por eles às sociedades que sofreram o processo de “evolução” 
cultural e o peso que os mesmos exercem sobre as estruturas e mentalidades dos grupos, 
como observa o historiador Jacques Le Goff.24

Nessa perspectiva, a procissão como elemento da História Cultural assume outro 
conceito relacionado à cultura política: as estratégias de poder que figuras como beatas, 
governadores, bispos, mendigos ou ‘homens comuns’ travavam no cenário da festa.

Afinal de contas, o momento sacro e oficial se configurava como ideal para a pro-
paganda da imagem do rei à imagem de Cristo, para ação de arrependimento e redenção 
dos devotos cristãos diante da Igreja e da sociedade, das beatas e dos mais abastados 
demonstrarem atos de caridade para com os moleques, vadios e mendigos esquecidos 
pela cristandade...

Dessa forma, na República, a trama das trocas simbólicas no plano econômico acon-
teceria, sobretudo, nas décadas iniciais, atingindo os grandes centros urbanos que rece-
biam o grande volume de negros e mestiços libertos pela nova ideologia liberal que briga-
va por penetrar no imaginário social-monárquico e ameaçavam a segurança republicana. 

A guarda civica, que pela primeira vez apresentou-se em publico, causou enorme ad-
miração e à sua frente prostou-se quasi (sic) toda a massa de povo que alli se achava 
levada pela curiosidade de ver aquella reunião de tropas.25 

Será que essa notícia retrata somente a reafirmação da Igreja Católica testemunhada 
pela quantidade de fieis e até mesmo a presença das autoridades civis na festa? Pensamos 
que não. O próprio fato e a forma como ele foi narrado nos parece mais do que uma ade-
rência de um dos setores sociais à prática litúrgica.

Levando em consideração a enorme quantidade de “novos cidadãos” espalhados pela 
cidade na condição de ex-escravo e a ausência de alguma perspectiva de ser aceito e in-
cluído pela estrutura econômica e principalmente política, chegamos à conclusão de que 
essa ação se tratava de mais uma estratégia da “vigilância hierárquica” como maneira de 
atender a rede de autoridade e treinamento necessário ao progresso do baiano.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008148

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

Além disso, a oposição da grande maioria dos libertos aos ideais liberais provocava 
receio cada vez mais presente no contexto histórico pulverizado pelos conflitos políti-
cos. É indispensável lembrarmos que se a guarda cívica representava a nova ordem, ela 
estava do lado inimigo das mentalidades coletivas que ainda viam na figura monárquica 
do imperador, ares de proteção e “estabilidade” que sua condição de escravo anterior lhe 
permitia.

Do outro lado, a organização civil precisava de um álibi que convencesse seus acu-
sadores das suas boas intenções e da sua função de assegurar a tranqüilidade nacional. 
Portanto, nada mais óbvio do que a inserção de sua participação nos cortejos das festas 
públicas e religiosas promovidas pela Igreja, que, diga-se de passagem, ocorriam em ad-
mirável número, possibilitando produzir um calendário baseado nas mesmas. 

Desde o século XIX a Guarda Nacional garantia nas ruas das grandes províncias a 
“calmaria” e a “ordem” das importantes figuras dos cortejos: governadores, clero, enfim, 
personagens da elite baiana. 

No entanto, como nos aponta o historiador baiano Walter Fraga Filho,26 outras per-
sonalidades integravam o cenário da festa: mendigos, moleques ou os chamados vadios, 
que, na virada dos oitocentos para o XX, passam a ser chamados de facínoras.27

Eles carregavam consigo a miséria mundana capaz de instigar sentimentos de piedade 
e benevolência que a fé dos “homens bons” precisava nesses momentos, no tão esperado 
“encontro com Deus e a conquista da redenção para todos os seus pecados”. Mas apenas 
nesses dias era preciso a participação desses figurantes. No dia-a-dia da vida pública e 
privada eles configuravam como o espelho da omissão diante das desigualdades sociais 
compartilhadas pelos variados grupos, ofendendo a atmosfera de civilidade e esperança 
do sonho ex-colonial de formar uma identidade nobre e “evoluída européia.”

A Santa Casa de Misericórdia e as Irmandades deixaram nos livros de despesa e 
receita vestígios das doações e esmolas realizadas pela sociedade mais abastada. Entre os 
baianos já era comum no império a confecção de testamentos e inventários para que tudo 
ficasse organizado e dessa forma não tivesse a preocupação de ocorrer surpresas desagra-
dáveis no encontro com Deus.28

Ademais, a distribuição dos bens materiais entre os familiares do moribundo preca-
via da mesma forma que, os menos favorecidos pela vida lhes auxiliassem neste momento 
primordial de sua ida.

Acompanhar e tomar parte nos acontecimentos do cortejo fúnebre era ao que traduz 
um ensaio para a morte individual que continua a superar o sentimento de coletividade 
proposto por Comte.29



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 149

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

Nas seções de “Comunicados” dos periódicos aqui analisados, os títulos “Esmolas” 
aparecem freqüentemente. “Os nossos collegas do Jornal de Noticias distribuem ama-
nhan às 9 horas, a quantia de 140$000 que lhes foi remettida pelos empregados dos Srs. 
Lima Irmãos & Cia”.30 

Nessa mesma Quinta-feira Santa, “em commemoração ao dia de amanhan, o sr. 
commendador, Manoel Antonio de Andrade, offereceu ao asylo de mendicidade, além de 
diversas iguarias um barril de vinho”.31 

É desenhada nesses contornos, a nova ordem política e cultural que continuava assis-
tindo o exercício da subversão e da negociação social através das revoltas populares, do 
fortalecimento das irmandades que por meio de rainhas e reis mantinham centralizada a 
religiosidade em seu cotidiano ou através das práticas de benevolência simbolizando as 
trocas entre os grupos envolvidos.32 

A estrutura e a divisão hierárquica dos papéis que cada devoto representava no con-
texto da procissão já eram bem definidas nos primeiros anos do império e continuaram 
durante as primeiras décadas republicanas como relataram alguns dos viajantes estrangei-
ros já referidos pelo texto. Os personagens bíblicos ganhavam vida através dos fiéis, que 
eram selecionados de acordo com a posição social ocupada na comunidade ou ainda de 
acordo com a sua representatividade nas irmandades que integrasse. 

A formação de identidades no conjunto da festa seguia os princípios básicos da an-
tropologia que caracterizavam a procissão como um ritual nacional à medida que abrange 
toda a sociedade, e, esta por sua vez, fundamenta possibilidades de “dramatizar valores 
globais e críticos” como afirma Roberto DaMatta.33 

O antropólogo DaMatta caracteriza as procissões como rituais nacionais, à medida 
que abrangem toda a sociedade fundamentada na possibilidade de “dramatizar valores 
globais e críticos”. Nesse caso, esse tipo de ritual contrapõe outras modalidades de reu-
nião entre classes e grupos, pois, exigem um mínimo de harmonia. Toda a sociedade está 
orientada e centraliza atividades e tempo para a celebração do dia cívico ou sagrado. A 
vida coletiva (trabalho, escola) é modificada em especial por uma data, alterando assim 
o cotidiano. 

De qualquer forma, DaMatta acredita haver uma constante dicotomia entre identida-
de nacional (que absorve o país como um todo) e a identidade regional (que só diz res-
peito a uma região, município, cidade ou estado). A Procissão do Senhor Morto transita 
entre os dois mundos: primeiro, porque sua realização é considerada universal na faixa 
ocidental, e nacional nos países católicos; segundo, porque a não-realização ou obrigação 
dessa celebração é verificada em alguns estados brasileiros. 

Isso nos leva a concordar com o que o antropólogo define como dialética social: uma 
confrontação permanente entre o geral e o particular, sendo esta última, a versão mais 
coerente com as diferenças e especificidades do que é exclusivo ou único.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008150

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

Assim, em vez de definir o rito por meio de algum traço positivo e substantivo, (...) 
(junto com o cerimonial e a festa) por meio do contraste com os atos do mundo diário, o 
ponto focal passando a ser as oposições básicas entre as seqüências de ações dramáticas 
que todo ato cerimonial ou ritual deve necessariamente conter, construir e elaborar. O 
ritual, assim, jogaria muito mais com o drama – que permite a consciência do mundo 
social – do que com algum componente místico ou mágico.34 

Ou seja, ao contrário dos gestos “pecaminosos” e ordinários do dia-a-dia, esse tipo 
de evento marca a chance da sociedade de se auto-regular com o controle de normas de 
conduta moral e religiosa, da nobreza das vestes e da contrição de gestos e palavras que 
porventura fugissem à vigilância da rotina (lembremos da relação econômica entre Esta-
do e Igreja que a mendicância social na Salvador oitocentista denuncia). 

O extraordinário ganha uma dimensão que se subdivide em três cenários: o ritualís-
tico, por sua analogia freqüente ao aspecto solene da ocasião, já incorporado à cultura 
brasileira; a cerimônia, ou a parte ordenada e formal do acontecimento e a festa, com toda 
sua informalidade e quebra de regras, desde o ponto temporal à linguagem verbal a ser 
utilizada. Ainda de acordo com o antropólogo, a procissão se constitui como um tipo de 
ritual que contrapõe outras modalidades de reunião entre classes e grupos, pois, exigem 
um mínimo de harmonia. 

Nesse sentido, toda a sociedade está orientada e centraliza atividades e tempo para a 
celebração de um dia cívico ou sagrado: a vida coletiva do trabalho, da escola e do lazer 
é modificada em especial por uma data, alterando assim o dia-a-dia. Com a Procissão 
do Senhor Morto não seria diferente. O personagem de Maria Madalena se consagra na 
memória dos participantes da festa e na teatralização da Paixão de Cristo como presença 
essencial da narrativa histórica com seus arrependimentos, abnegações e possibilidades 
de salvação cristã.

O viajante inglês Henry Koster, que viajou pelo nordeste brasileiro nos primeiros 
anos do século XIX com o intuito de curar-se das mazelas que a tuberculose lhe provoca-
va, parece admirado mais uma vez ao ser avisado sobre os critérios que eram usados para 
escolher a pessoa que tomaria o lugar da prostituta: “Informaram-me que, para manter 
o caráter, os costumes da mulher não eram puros. Ficara completamente assombrado. 
Pensei que haveria de ser algo surpreendente, mas nunca a idéia de que levariam tão 
longe a representação”.35

Os critérios não são descritos com clareza, mas a leitura das entrelinhas deixa clara 
a composição social das mulheres que eram elegíveis a essa honra: negras ou mestiças 
eram as mais indicadas, pois, suas vidas pecaminosas, “próprias do caráter”, alcançavam 
à realidade que se almejava durante a encenação. Seu personagem passa de uma mulher 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 151

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

de vida pecaminosa, perpassa a redenção e alcança a santidade no decorrer do tempo 
histórico nas mentalidades dos sujeitos.

Além disso, a utilização da figura feminina como símbolo das representações liberais 
e do sentimento de cidadania que os propagandistas republicanos franceses criaram é in-
corporada ao marketing da época, entretanto, no Brasil, a mulher não mudaria muito sua 
posição nas decisões políticas do país.36

A necessidade da santidade da mulher pela Igreja está diretamente ligada às brigas 
entre o ideal feminino republicano, divulgação de uma imagem libertadora e ao mesmo 
tempo mantedora do clássico papel de mãe e esposa. 

Em outro aspecto, a mulher negra ou mulata tinha preocupações imediatas à época 
com sua imagem, com o vestuário, enfim, em mostrar que o bom gosto também fazia 
parte de seus hábitos e não era exclusividade das mulheres brancas. O pós-abolição vem 
trazer uma constante vigilância desses aspectos para os grupos envolvidos. 

Apesar da população negra e mestiça participar das festas religiosas e cívicas, muito 
antes da chegada da família real portuguesa ao Brasil, com suas fantasias, cores e alegria, 
reunidos em confrarias religiosas era necessário nesse momento que suas atenções se 
voltassem para a afirmação de uma identidade que lhes mostrasse, aliás, que mostrasse à 
sociedade um novo lugar na hierarquia social baiana.

Nenhum cenário seria mais adequado para a ação de explicitar esse sentimento: um 
ritual que apresentasse uma disputa entre o geral e o particular, entre a vida pública de ex-
clusão e a privada com devoção que oscilava entre os valores culturais trazidos da África 
e o catolicismo cristão imposto e incorporado aos mesmos. 

Nesse jogo, a produção de determinadas perguntas é fundamental para continuarmos 
nossa investigação: para quem se faz a festa? Para o povo, Igreja, Estado ou para Deus? A 
prática evangelizadora cristã continuava a articular as diferentes respostas para esse ques-
tionamento. A “sanção normalizadora”, já discutida nesse texto, defendida por Foucault 
pode ser usada para caracterizar a interpretação constante das situações de disciplinamen-
to e as possibilidades de desvios. 

Por isso não falteis, ao nosso baile – Oh! Criticos. E vós, oh!doces filhas de Eva, vendo 
derramar sobre o coração dos Criticos o vinho do vosso olhar e o néctar dos vossos 
beijos. E quando o Champagne estourar, quando finalmente reinar a alegria, vos vereis 
como Faestaff dansa, como ele é melhor e sabe assobiar...37

Esse tipo de anedota foi durante muitos anos uma das ferramentas dos “Críticos 
Independentes” no exercício de denunciar de forma irônica e irreverente os problemas 
da sociedade baiana não apenas “burguesa” e esses períodos festivos eram seus alvos 
principais. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008152

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

O grupo dividia o espaço do jornal com as irmandades e caminhavam juntos no diá-
logo entre o terreno e o sobrenatural, o pecado e a salvação, da razão e da fé, da história 
e da memória, repetidas ou construídas ao longo dos tempos. 

Dessa forma, o cidadão republicano atendia às normas de conduta social que oscila-
vam entre os deveres institucionais e os saberes “desqualificados” provocados pelo pro-
cesso de mestiçagem segundo as teorias científicas de fins do século XIX. De fato, ainda 
que o jogo de legitimação das identidades fosse permeado por rupturas de comportamen-
tos, a exemplo das críticas nos jornais e da realização de bailes carnavalescos no período 
das festividades religiosas como a imprensa baiana descrita anteriormente nos mostra que 
o rito tinha uma força permanente maior das mentalidades do povo baiano, independente 
do discurso estar impregnado de “boas ou más intenções”. 

A enorme massa do povo que acompanhou essas procissão causou geral satisfação a 
todos que a ella (sic) assistiram. Muitos navios conservaram-se em funeral, bem como 
todas as sociedades. O povo, temendo talvez a retirada da religião em que nasceu e 
com a qual deseja viver, é o primeiro que pressuroso corre a apresentar-se nas festas 
religiosas. Enfim, a procissão de hontem serviu para attestar sobre modo quanto cristão 
é o povo brazileiro e especialmente o povo baiano.38

O povo brasileiro formava sua identidade espelhada em um modelo romanizado que 
insistia em continuar com o controle minucioso da atividade de “ser cidadão”, mas antes 
de tudo, de ser cristão. 

Considerações Finais

A religiosidade e as práticas sociais, portanto, se intercruzam em trajetórias marcadas 
pela construção de identidades e da pluralidade de significados. As trocas simbólicas pro-
duzidas pelas mudanças temporais e por contextos históricos, caracterizados por quebras 
e continuidades, enveredam por um caminho pulverizado pelas influências do conflito 
constante entre a memória e a história.

A imprensa baiana nos revelou que a relação entre religiosidade popular e cultura 
política oscilava entre a estruturação de análises críticas e a preservação fascinante do 
passado. A memória social se renova graças à capacidade que bens culturais como as vo-
zes e lembranças de testemunhos da vida cotidiana têm em preservar um patrimônio que 
integre a definição de cidadania que os sujeitos históricos buscam, livre dos estereótipos 
criados pela história oficial e que agem como pontos de referência para a construção de 
suas identidades.

É válida a ressalva de que a leitura das representações trazidas pelas comemorações 
religiosas nos leve a acreditar que pesquisas sobre memória coletiva e formação da cida-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 153

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

dania não significam simples enaltecimentos nacionalistas, patrióticos ou ufanistas, mas 
um ato de resgate da relação entre presente e passado, sobretudo das historicidades das 
pessoas, dos locais e mentalidades que caracterizam os festejos de práticas culturais. 

Os conflitos políticos aqui descritos ganham uma nova interpretação a partir de leitu-
ras de elementos como a religiosidade e as trocas simbólicas presentes nos ritos populares 
com suas tradições e estratégias de recriar significados particulares à sua cultura. A dico-
tomia, muitas vezes personagem das relações sociais, denuncia o universo contraditório 
da pluralidade de sentidos na narrativa histórica. Não somente os registros dos observado-
res estrangeiros e as notícias dos jornais nos mostram indícios das rupturas, assim como 
o roteiro da festa mantido até hoje quase que em sua totalidade intacta nos apresenta as 
permanências no cenário do cortejo.

Temos como fonte as idéias e testemunhos das mentalidades que brincam de ultra-
passar o tempo, mesmo em um contexto atual marcado pelo presente continuam e pela 
efemeridade das representações. As tramas políticas que se desenvolviam entre a nova 
ordem que se formava e a resistência do imaginário coletivo em aceitá-la são denuncia-
das mais uma vez por outro ângulo de análise e objeto de leitura afirmando a vitória da 
religiosidade frente às normas cívicas e civilizatórias que o fantasma do progresso fazia 
questão de defender.

A cidadania era sentida e trabalhada a partir de lutas ideológicas entre as práticas 
populares de superstição consideradas bárbaras e contrárias às leis romanas que o papado 
reafirmava entre os fiéis, em um jogo contra o liberalismo e o fanatismo religioso dos 
movimentos que contestavam seus dogmas.

Ademais, é perceptível que a memória e a história brincam de encontrar no seu passa-
do, energia para combater a história do tempo presente e assim construir seu futuro. Dessa 
forma, o encontro com o futuro segue um caminho não antagônico, mas complementar ao 
se reencontrar com o passado. A partir dele, os sujeitos reafirmam suas identidades, esta-
belecendo pontes com seus antecessores; no presente produzem afirmações necessárias a 
sua convivência social e para o futuro, delegam desejos e sonhos a serem alcançados.    

Notas 
* Pós-Doutorado pela Universidad de Salamanca – Espanha e Professor na UNB.  Integrante do Núcleo 
de Pesquisa e Estudos sobre Juventude, Identidade, Cidadania e Cultura (NPEJI).  E-mail: vanessa.caval-
canti@uol.com.br



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008154

Vanessa R. S. Cavalcanti e Bárbara M. S. Caldeira

** Doutoranda em História pela Universidad de Burgos - Espanha. Professora na Faculdade Ruy Barbosa-
BA. Email: barbaracaldeira@yahoo.com.br
1 MOURA, Sérgio Lobo de. & ALMEIDA, José Maria Gouvêa de. “A Igreja na Primeira República”. 
In: FAUSTO, Boris. III. O Brasil Republicano: Sociedade e Instituições (1889-1930). Rio de Janeiro, 
Bertrand Brasil, 1990.
2 A discussão sobre o conceito de “tradição, ou melhor, a definição do termo “tradição” é muito bem 
discutida e revisada na obra de HOBSBAWM, Eric & RANGER, Terence. La invención de la tradición, 
Barcelona, Crítica, 2002.   
3 GORRAIS, Miguel Castillejo. “Religiosidad Popular”. In: Actas Congreso de religiosidad popular en 
Andalucía, 1994, pp. 473-496. 
4 GORRAIZ, op.cit., p.475.
5 CHARTIER, Roger. “Cultura Popular: revisitando um conceito historiográfico”. In: Revista Estudos 
Históricos. Rio de Janeiro, v. 8, n. 16, 1995, pp.179-192.
6 NEVES, Lúcia Maria Bastos P. Cidadania e Participação Política na época da Independência do Brasil. 
Cadernos CEDES. Campinas, v.22, n. 58, 2002, pp.47-64. 
7 A igreja D’Ajuda é considerada a primeira capelinha construída pelos jesuítas e pelos portugueses nas 
atuais terras baianas. Ela está localizada na Rua d’Ajuda, no bairro da Sé (mais conhecido como Centro 
de Salvador). O Sr. Roberto Pereira, atual provedor da Igreja d’Ajuda, contribuiu de forma significativa 
para a pesquisa. Meus eternos agradecimentos ao tempo e dedicação de Sr. Roberto que permitiram a 
experiência de participar dos preparativos dos festejos da Semana Santa.  
8 MOURA & ALMEIDA, op.cit., p.325. 
9 CARVALHO, José Murilo de. A formação da alma: O imaginário da República no Brasil. São Paulo, 
Companhia das Letras, 1990.
10 JORNAL DE NOTÍCIAS, 05-04-1890. Setor de Jornais Raros, Biblioteca Pública do Estado da Bahia.  
11 CARVALHO, op.cit., p. 21.
12 MOURA & ALMEIDA, op.cit., p.328.
13 MOURA & ALMEIDA, op.cit., p.328.
14 DIÁRIO DO POVO. Setor de Jornais Raros, Biblioteca Pública do Estado da Bahia, 20-04-1889.  
15 Seção “Críticos Independentes”. JORNAL DE NOTÍCIAS, 1889., 03-04-1890. 
16 FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: história da violência nas prisões. Petrópolis, Vozes, 2003.
17 JORNAL DE NOTÍCIAS, 1899, s.p.
18 VERGER, Pierre. Procissões e Carnaval do Brasil: Ensaios e Pesquisas, n. 5, Salvador, CEAO/UFBA, 
1980, p.07. 
19 Seção Correio Eclesiástico. JORNAL CIDADE DO SALVADOR, 20-04-1889.  Setor de Jornais Raros, 
Biblioteca Pública do Estado da Bahia.  
20 DIÁRIO DO POVO, 1889., s.p.
21 SILVA, Maria Beatriz Nizza da. “O cotidiano na cidade de Salvador através da Gazeta Idade d’Ouro do 
Brazil”. In: Anais do 4º Congresso de História da Bahia (Salvador 450). Salvador, Instituto Geográfico e 
Histórico da Bahia, Fundação Gregório de Matos, 2001.
22 SILVA, op.cit., p.237.
23 AMARAL, Braz do. Acção da Bahia na obra da Independência Nacional. Bahia, Imprensa Official do 
Estado, 1923.
24 LE GOFF, Jacques. “O Historiador e o Homem Quotidiano”. In: Para um novo conceito de Idade Mé-
dia: tempo, trabalho e cultura no Ocidente. Lisboa, Estampa, 1993.
25 JORNAL DE NOTICIAS, 03-04-1889, s.p. 
26 FRAGA FILHO, Walter. Mendigos, moleques e vadios na Bahia do século XIX. São Paulo, HUCITEC-
EDUFBA, 1996.
27 CARVALHO, José Murilo de. Os Bestializados: O Rio de Janeiro e a República que não foi. São Paulo, 
Companhia das Letras, 1997.
28 REIS, João Jose. A morte é uma festa: Ritos Fúnebres e Revolta Popular no Brasil do Século XIX. São 
Paulo, Companhia das Letras, 1991.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 139-155, jul. 2008 155

Imprensa e religiosidade na Bahia do século XIX

29 CARVALHO, José Murilo de. A formação das almas: o imaginário da República no Brasil. São Paulo, 
Companhia das Letras, 1990.
30 JORNAL DE NOTÍCIAS, op.cit.,1899.
31 DIÁRIO DO POVO, op.cit., 1889.
32 BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro, Bertrand Brasil, 2001. 
33 DAMATTA, Roberto. Carnavais, Malandros e Heróis. Para uma Sociologia do Dilema Brasileiro. Rio 
de Janeiro, Roccio, 1997.
34 DAMATTA, op.cit., 1997, p.46.
35 KOSTER, Henry. Viagens ao Nordeste do Brasil. São Paulo, Companhia Editora Nacional, 1942, pp.47- 
48.
36 CARVALHO, op.cit., p.92.
37 JORNAL DE NOTICIAS, op.cit., 03-04-1880. 
38 JORNAL DE NOTICIAS, op.cit., 1890.





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 157

DISIDENCIA RELIGIOSA Y SECULARIZACIÓN  
EN EL SIGLO XIX IBEROAMERICANO:  

cuestiones conceptuales y metodológicas

Roberto Di Stefano*

Resumen
El artículo ofrece reflexiones de carác-
ter metodológico en torno al tópico de 
la contestación religiosa en general y 
del fenómeno del anticlericalismo en 
particular. A partir del caso argentino del 
siglo XIX propone una lectura del ibe-
roamericano que postula el carácter fun-
damentalmente religioso de la disidencia 
y del anticlericalismo y aporta algunas 
observaciones sobre sus vínculos con los 
procesos de secularización, recogiendo el 
concepto de umbrales de secularización 
acuñado por Jean Baubérot para el caso 
francés y para la Europa latina.

Palabras clave
Disidencia religiosa; Anticlericalismo;se
cularización; laicización.

Abstract
The article offers methodological 
reflections around the topic of 
religious dissent in general, and in 
particular about the phenomenon of 
anticlericalism. Focused in the Argentine 
case in the Nineteenth century, it offers 
a reading of the Latin American one, 
postulating the fundamentally religious 
character of dissent and anti-clericalism, 
and providing some comments about 
their ties to the secularization process, 
using the concept of «thresholds of 
secularization» coined by Jean Baubérot 
for the French case and for the Latin 
Europe one.

Keywords
religious dissent; Anticlericalism; 
secularization; laicization.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008158

Roberto Di Stefano

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano: cuestiones con-
ceptuales y metodológicas

La historiografía latinoamericanista haría muy bien en dedicar mayores esfuerzos 
al estudio de la contestación que se manifiesta bajo la forma de discursos anticlericales, 
expresiones blasfemas, actos de iconoclasia y afirmaciones heterodoxas. Sabemos bas-
tante sobre algunas formas organizadas de disidencia, como las Iglesias protestantes o la 
masonería, no sólo porque es más sencillo estudiar instituciones que a veces cuentan con 
archivos, prensa periódica, sedes y funcionarios, sino también porque ellas mismas han 
producido sus propios relatos e interpretaciones de su propio pasado que sirven de base 
para trabajos menos partisanos. El estudio de otras expresiones de disidencia, en cambio, 
requiere del relevamiento de un sinnúmero de fuentes dispersas en un amplio abanico de 
archivos y bibliotecas, que en nuestros países casi nunca funcionan como desearíamos: 
los rastros del campesino blasfemo, del artesano iconoclasta, del anticlerical de segunda 
línea, del profeta milenarista de suburbio, son difíciles de detectar. Sus huellas han que-
dado repartidas en crónicas periodísticas, procesos judiciales, registros de policía, cartas 
de párrocos, relatos de viaje. 

¿Por qué dedicarles tiempo y esfuerzos? ¿No basta saber que los gobiernos “libe-
rales” expropiaron propiedades eclesiásticas, abolieron los diezmos y el fuero, secula-
rizaron los cementerios y el matrimonio y crearon registros civiles? Los actores de la 
historia religiosa no son sólo la Iglesia Católica y las protestantes, los partidos liberales 
y conservadores, el Estado, la masonería. La disputa no es meramente política ni se trata 
meramente de la libertad de conciencia y de culto, de la laicidad del Estado y de la forma-
ción de un mercado nacional capitalista. Todo esto es fundamental, no cabe dudas, pero 
el historiador de las religiones no puede, creo, circunscribir su investigación al terreno 
institucional y político.

Llamar religiosa a la disidencia anticatólica – en nuestro caso – tiene dos sentidos. El 
más obvio: lo es porque critica la religión, o cuanto menos sus instituciones. Pero además 
cabe denominarla religiosa porque lo son la lógica que la guía y el capital simbólico en 
juego, que es el de los bienes de salvación, aunque se trate de atentar contra ese capital y – 
más que nada – contra quienes lo detentan. Etimológicamente religión remite a la idea de 
relación, de lazo, de vínculo. Atacar símbolos, instituciones o ideas religiosas implica to-
mar parte en esa realidad relacional. La carga simbólica de lo sagrado, de lo trascendente, 
tiene su peso incluso en las actitudes más radicalmente “antirreligiosas”. En el largo siglo 
XIX, el período que más detenidamente me he dedicado a estudiar, esa connotación es 
más clara porque casi todos los discursos anticlericales son explícitamente religiosos. Por 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 159

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

supuesto, la historiografía confesional nos dirá que esas protestas de religiosidad cons-
tituían un “parapeto” desde el cual disparar con mayor comodidad envenenados dardos, 
una “máscara” para ocultar  inconfesables motivaciones y objetivos. Es lo que he dado en 
llamar la “trampa del obispo”: hablar contra el Papa implica hablar contra el catolicismo, 
criticar a los jesuitas equivale a denostar a la religión. ¿Por qué creer en la sinceridad de 
las manifestaciones de los unos y no en las de los otros? Hay que hilar más fino: la disi-
dencia religiosa presenta una riquísima variedad de matices que vale la pena estudiar. 

Vale la pena no sólo porque es parte de la historia de las religiones, que debería 
extender su campo de análisis a todas las manifestaciones espirituales para no quedar 
reducida a una historia de las Iglesias, pero también porque esa disidencia guarda estrecha 
relación con el proceso de secularización, que afecta de manera directa o indirecta todas 
las manifestaciones de nuestra vida social cuanto menos desde el siglo XVIII. Entre ellas 
corre una relación compleja, cuya naturaleza no podemos dar por descontado, porque la 
disidencia no es un mero producto de la secularización, que tampoco puede explicarse 
sin su concurso. Con la complicación adicional de que la secularización cualitativa – la 
pérdida del lugar cimental que ocupaba la religión en la vida colectiva de las sociedades 
de antiguo régimen – no comporta necesariamente un grado equivalente de secularización 
cuantitativa – la disminución del número de personas religiosas en la sociedad-. Soció-
logas de la religión como Danièle Hervieu-Léger y Grace Davie han llamado reciente-
mente la atención sobre los fenómenos de la “desinstitucionalización de la religión” y la 
“creencia sin pertenencia” –“believing without belonging” – en las sociedades actuales, 
modernas o posmodernas que se les quiera llamar.1

El objeto de este breve artículo es modesto: quiere mostrar que en el caso iberoa-
mericano hay mucha tela para cortar y a ofrecer algunas reflexiones sobre el herramen-
tal que me parece adecuado para abordarlo. Por razones de competencia restringiré el 
alcance temporal de esas reflexiones al “largo siglo XIX” de la historia europea, que en 
el estudio de la secularización iberoamericana permite incluir las reformas borbónicas y 
pombalinas y los dos “umbrales de laicización” que Jean Baubérot propuso para el caso 
francés y en parte para la Europa latina.2 Ese modelo, que obviamente no puede aplicarse 
automáticamente al caso de nuestro continente –como ocurre con cualquier otro-, me 
parece sugerente para nuestra reflexión en esta etapa de nuestros estudios sobre la historia 
de la secularización en el siglo XIX. Me permito disentir con la autorizada lectura de 
Fortunato Mallimaci – con quien por lo demás coincido plenamente – al proponer que 
los dos umbrales de Baubérot pueden relacionarse con el que instalan las revoluciones de 
independencia y con el que inauguran los procesos de laicización a caballo de los siglos 
XIX y XX.3 Creo que los modelos y los conceptos son herramientas, no artículos de fe, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008160

Roberto Di Stefano

y que por lo tanto se los usa mientras sirven y cuando no se buscan otros, pero parte de 
nuestro trabajo consite en discutir su pertinencia y utilidad. 

En primer lugar trataré de explicar mejor la idea del carácter religioso de una disiden-
cia que con diferentes alcances y grados de violencia simbólica o material ataca la religi-
ón, y expondré el alcance que poseen algunos conceptos que son clave en mi trabajo de 
investigación. Seguidamente intentaré aportar algunas observaciones sobre los vínculos 
entre disidencia religiosa y procesos de secularización, para finalmente analizar los dos 
umbrales de secularización latinoamericanos del largo siglo XIX centrándome principal-
mente en el caso argentino.

El carácter religioso de la disidencia religiosa

Los discursos y las prácticas críticos del culto instituido y hegemónico, de sus agen-
tes, de sus valores y de sus definiciones doctrinarias disputan espacios de legitimidad 
dentro del campo religioso, entendido como relación de fuerzas entre los agentes y las 
instituciones implicados en la lucha por la producción, la reproducción, la conservaci-
ón y la difusión de los bienes de salvación. Entablan una disputa en torno a un capital 
específico que posee valor en el interior de ese campo también específico “y que sólo 
es convertible en otra especie de capital en determinadas condiciones”.4 La heterodoxia 
disputa ese capital a la ortodoxia. El anticlericalismo, como cuestionamiento del clero en 
sí o de su tendencia a monopolizar el capital religioso, actúa movido por su misma lógica. 
La blasfemia y la iconoclasia requieren ser interpretadas como expresiones religiosas en 
tanto que formas de relación con lo sagrado comparables a las que la antropología ha 
detectado en otros pueblos, que se vinculan con las divinidades a través de la burla, la 
violencia verbal y la amenaza.5 

En determinadas condiciones, dice Bourdieu, el capital religioso puede ser conver-
tido en otro tipo de capital. Por ejemplo, en capital político. Así, el anticlericalismo ha 
jugado un papel importante, por momentos fundamental, en procesos como la construc-
ción del Estado o la consittución de ciertas políticas. Pero estudiar el anticlericalismo 
como mero fenómeno político conduce a resultados erróneos, porque no puede ser leído 
en esa clave sin verse despojado de la carga simbólica que lo anima y de la lógica que le 
proporciona inteligibilidad. La violencia ritualizada de la iconoclasia o de las “parodias 
litúrgicas” – los agresores de las iglesias que se revisten de los paramentos litúrgicos y 
tal vez posan para una fotografía con cálices y copones en las manos- resulta irracional 
cuando se la interpreta mera “máscara” de conflictos políticos o socio-económicos.

Esa incomprensión se ve reflejada en la insistencia con que dirigentes de los partidos 
o grupos republicanos, liberales o de izquierda, a caballo del cambio del siglo XIX al XX, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 161

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

trataron de convencer a sus seguidores – a menudo con poco éxito – de que el verdadero 
enemigo no eran la religión ni el clero, sino la burguesía y el capitalismo. A menudo esos 
mismos partidos y grupos encontraron en el anticlericalismo un lenguaje más compren-
sible y dotado de una mayor capacidad de movilización que el de la política. Porque los 
discursos religiosos no son una mera expresión de problemas de otro orden que se mani-
fiestan a través de ellos de manera subrepticia. Poseen su propia lógica y su autonomía, 
a pesar de que el estudio de sus manifestaciones es inescindible del lugar que ocupan los 
actores dentro del orden social y de las relaciones políticas de poder dentro de una socie-
dad dada.6 La historia de la Argentina contemporánea está jalonada de actos de violencia 
sacrófoba que han sido analizados desde la lógica política y que requieren de una mirada 
desde la de la religión. El primer hecho de magnitud es el ataque al Colegio del Salvador 
el 28 de febrero de 1875.7 El último, el de los incendios de iglesias que tuvieron lugar el 
16 de junio de 1955 en el marco del conflicto entre Iglesia Católica y peronismo.8 

Anticlericalismo, religión, secularización

La disidencia religiosa en el siglo XIX acompañó y apuntaló el proceso de seculari-
zación porque el lugar de la religión y la autoridad de la Iglesia no podían ser cuestionadas 
sino en la misma arena y con la misma lógica que regía la gestión del capital en juego. Esa 
disidencia contribuyó a modelar el catolicismo decimonónico, a adaptarlo a los procesos 
políticos, económicos y culturales que transformaron a las sociedades iberoamericanas. 
A partir de la relación dinámica y conflictiva entre ortodoxia y crítica, el catolicismo y 
su Iglesia adquirieron una nueva fisonomía y la religión pasó a ocupar otro espacio en la 
vida colectiva y en las conciencias de los individuos. Es a esas transformaciones a las que 
me refiero con el concepto de secularización. Hoy cuenta con amplio consenso la idea de 
que ella no implica la desaparición de la religión, sino su adaptación, su reformulación en 
otros términos. En palabras de la socióloga Danièle Hervieu-Léger, 

La “secularización” de las sociedades modernas no se resume […] en el proceso de 
evicción social y cultural de la religión con el que comúnmente se la confunde. Combi-
na, de manera compleja, la pérdida del dominio de los grandes sistemas religiosos sobre 
una sociedad que reivindica su plena capacidad de orientar por sí misma su destino, y 
la recomposición, bajo una nueva forma, de las representaciones religiosas que han 
permitido a esta sociedad pensarse a sí misma como autónoma.9

La “pérdida de dominio de los grandes sistemas religiosos” se traduce en pérdida 
de la autoridad religiosa sobre una sociedad progresivamente autónoma en sus valores y 
comportamientos. La secularización refiere en parte a esa pérdida.10 El lugar de la religión 
en cada formación social, dice Bourdieu, se establece en algún punto ubicado entre dos 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008162

Roberto Di Stefano

polos extremos: el autoconsumo religioso por un lado y la monopolización completa de 
la producción religiosa por parte de los especialistas, por otro.11 En este plano, el proceso 
de secularización obraría en el sentido de “correr la marca” en dirección al autoconsumo 
y en detrimento del monopolio de los bienes de salvación. Pero la secularización implica 
también la recomposición de la religión en función de una paradoja que Hervieu-Léger 
considera inherente a la modernidad:

…la secularización no es la desaparición de la religión confrontada con la racionalidad: 
es el proceso de reorganización permanente del trabajo de la religión en una sociedad 
estructuralmente impotente para satisfacer las esperanzas que es preciso suscitar para 
que exista como tal.12

Esas esperanzas constituyen el ethos de la modernidad, su “principio activo”. Las 
sociedades modernas están proyectadas hacia el futuro, hacia la realización de una utopía 
superadora de las restricciones de la realidad efectivamente vivida en el presente. En la 
distancia que media entre limitaciones presentes y utopía futura se despliega el terreno de 
desarrollo de las representaciones religiosas en las sociedades modernas. “La moderni-
dad ha abolido la religión (en cuanto sistema de significaciones y motor de los esfuerzos 
humanos), pero crea al mismo tiempo la oportunidad de una utopía que en su misma 
estructura es afín a una problemática religiosa de la plenitud y la salvación”.13

La religión no desaparece, se adapta, se recompone, se relocaliza. En el siglo XIX 
se registran menos fiestas religiosas públicas, menos ordenaciones sacerdotales y menos 
donaciones a instituciones religiosas; el arte comienza a preferir los temas profanos, el 
anticlericalismo arrecia, los libros religiosos son superados cuantitativamente por las no-
velas y relatos de viajeros, entre otros muchísimos indicadores. Sin embargo, otras creen-
cias asimilan parte de sus valores, significados y funciones, deviniendo de ese modo, al 
menos en cierto sentido, religiosas. Pero además las creencias –núcleo de las definiciones 
sustantivas- se han perdido menos de lo que las primeras formulaciones de la teoría de la 
secularización a caballo de los siglos XIX y XX supusieron. La caída de la participación 
en las funciones del culto o en la vida sacramental es sólo un indicador -entre muchos 
otros- de cambios en las prácticas que no necesariamente revelan pérdida de las creencias 
religiosas y de los referentes sagrados.

La religión es algo que la gente se lleva a casa. La transmisión de cualquier mensaje 
religioso implica complejos procesos de recepción que comportan a su vez, necesaria-
mente, procesos de reinterpretación.14 Por otra parte, sobre todo en el catolicismo, el 
proceso de comunicación del mensaje religioso busca introyectar la legitimidad de la 
autoridad eclesiástica en laicos a los que simultánemente busca excluir de la gestión de 
los bienes religiosos. La conservación del monopolio de los bienes de salvación y del 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 163

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

poder simbólico de la autoridad religiosa depende de la capacidad de la Iglesia para lograr 
que aquellos que están excluidos de ellos – los laicos – reconozcan la legitimidad de ese 
dominio.15 

La distancia entre Iglesia docente e Iglesia discente, enfatizada por el concilio tri-
dentino, se consolidó ulteriormente durante el siglo XIX en relación con el proceso de 
centralización del poder que denominamos de “romanización”, que conoce momentos 
de aceleración en determinados momentos de la historia de la Iglesia – querella de las 
investiduras, Concilio de Trento, Concilio Vaticano I- y que conllevó a la vez una mayor 
clericalización de la vida religiosa. En Buenos Aires son los obispos elegidos y nombra-
dos directamente por la Santa Sede – Mariano Medrano (1834-1851), pero sobre todo 
Mariano Escalada (1855-1870) – los que avanzan eficazmente en la reforma de la Iglesia 
local en clave tridentina: Medrano impone a todos los clérigos el uso del hábito talar, 
Escalada crea definitivamente el seminario, obliga a todos los clérigos a frecuentar sus 
aulas como condición para recibir la ordenación in sacris, sustituye a todos los empleados 
laicos de la catedral – incluidos los músicos – por clérigos 

En el mismo sentido obra el proceso de centralización de la autoridad religiosa. En 
el catolicismo decimonónico las tendencias centrípetas, la concentración del poder en la 
cadena jerárquica que reconoce en su punto más alto la autoridad del Papa y desciende a 
través de las diferentes gradaciones del poder sacerdotal, conviven con otras centrífugas, 
propias de configuraciones anteriores más plurales, más dialógicas en el ejercicio de la 
autoridad y más descentralizadas en el terreno litúrgico y devocional. El galicanismo 
eclesiástico de los siglos XVIII y XIX, que Roma intentará a toda costa erradicar -con 
mucho éxito- abreva, más que en los libros, en la realidad de Iglesias locales acostumbra-
das a funcionar muy autónomamente. De allí que sea más fuerte en las áreas marginales 
del imperio, como el Río de la Plata colonial. Pero el proceso de romanización no podía 
seriamente pretender eliminar por completo esos márgenes de autonomía disciplinaria y 
litúrgico-devocional.

Dada esa imposibilidad, la Iglesia ha debido usar de una cierta flexibilidad en las 
relaciones internas a la jerarquía y en las que median entre clero y laicado, así como 
asumir una actitud relativamente tolerante hacia expresiones religiosas divergentes de las 
propuestas por la normatividad universal, otorgando concesiones a la llamada “religión 
popular”. Este concepto ha sido objeto de críticas, en principio porque implica pensar la 
religión en dos niveles, el de la “elite” y el del “pueblo”, sin una clara definición, por otra 
parte, de lo que se entiende por “elite” y por “pueblo”. Las formas de religiosidad a las 
que alude – procesiones, novenas, culto de imágenes de relevancia local- son a menudo 
compartidas por sectores sociales muy diferentes, por pobres y ricos, por letrados e ile-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008164

Roberto Di Stefano

trados, por gentes de las ciudades y gentes de las campañas, por gentes pertenecientes a 
diferentes castas o grupos étnicos. Por otra parte, el concepto implica la adopción de una 
mirada clerical, letrada, de la religión ajena, a la que con un dejo despectivo se encasilla 
como “popular”, que significa a la postre “desviada”. Es la mirada desaprobatoria del 
obispo que contempla expresiones religiosas diferentes de las prescriptas y las interpreta 
como producto de la “ignorancia” de quienes están desprovistos de la formación nece-
saria para gestionar los bienes de salvación. “La superstición”, decía Eugen Weber, “es 
la religión de los otros”.16 ¿Qué significa exactamente “popular”? Si refiere a los estratos 
sociales subalternos, hay que señalar que las expresiones religiosas llamadas “populares” 
son, como llevamos dicho, socialmente compartidas. Más aún: demasiado a menudo las 
autoridades observan que las prácticas que desean erradicar surgieron en las elites y luego 
se han difundido hacia “abajo”. Si refiere a los laicos, hay que decir que frecuentemente 
se trata de prácticas compartidas por el clero local.

El concepto de religión local que utiliza William Christian en sus obras sobre la 
religiosidad en tiempos de Felipe II tiene la virtud de superar esos inconvenientes y dar 
cuenta de una pluralidad religiosa propia del catolicismo – en particular en las sociedades 
de antiguo régimen – sin incurrir en juicios de valor.17 El concepto propone pensar la 
religión local como la religión efectivamente observada, resultante de esa tensión entre 
cultos locales y normatividad universal que es propia del catolicismo, como fruto de las 
transacciones entre especialistas de la religión y laicos – de diferentes orígenes sociales 
y culturales – que no pueden ser desprovistos por completo de su capacidad para recrear 
permanentemente la religión.  

Las persistencias devocionales en el plano local constituyen un desafío al intento de 
monopolización del capital religioso porque los laicos conservan cuotas de poder religio-
so que tácitamente consideran no delegado en la jerarquía. En palabras de Bourdieu: 

toute pratique ou croyance dominée est vouée à apparaître comme profanatrice dans la 
mesure où, par son existence même et en l’absence de toute intention de profanation, 
elle constitue une contestation objective du monopole de la gestion du sacré, donc de 
la legitimité des détenteurs de ce monopole: et, de fait, la survivance est toujours une 
résistance, i. e., l’expression du refus de se laisser déposseder des instruments de pro-
duction religieux.18

La contestación del monopolio eclesiástico enfrenta en algunos casos a laicos y cléri-
gos; en otros, al clero y al laicado locales, por un lado, y por otro a las autoridades civiles 
y eclesiásticas que intentan imponer las prácticas prescriptas por las fuentes de normativi-
dad universal.19 Las relaciones conflictivas entre normatividad y prácticas constituyen el 
campo de disputa entre los especialistas de la religión y los laicos excluidos de la gestión 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 165

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

de los bienes de salvación, pero también entre religión local y normatividad externa. Un 
ejemplo rioplatense lo ilustra de manera transparente. En 1784 el obispo de Buenos Aires, 
el franciscano peninsular Sebastián Malvar y Pinto, se decide a erradicar del coro catedra-
licio la práctica ancestral de rezar las antífonas y los Gloria Patri de pie, lo que da lugar a 
un interesante y prolongado conflicto que termina dirimiendo el virrey y en el que estaban 
en juego diferentes modelos eclesiológicos. La discusión enfrenta a diferentes sectores 
del clero (el obispo, su familia y algunos sacerdotes porteños contra el cabildo eclesiás-
tico) en torno a la prevalencia de la normatividad universal (el ceremonial romano) y la 
práctica local (la costumbre).20 Otro ejemplo de la misma época y protagonizado por el 
mismo obispo muestra a los feligreses laicos de Gualeguay (actual Provincia de Entre 
Ríos) en la defensa de su santo patrono tradicional, que ellos mismos han elegido, contra 
las pretensiones del prelado de imponerles a San Sebastián, su protector personal.21 En 
ninguno de los dos casos cabe hablar de “religión popular”: en el primero es nada menos 
que el cabildo eclesiástico el defensor de las prácticas locales contra el intento de mono-
polización epìscopal; en el segundo encontramos rebelados contra el obispo a vecinos de 
las más diversas condiciones sociales. 

Si el anticlericalismo alcanzó mayor relevancia y difusión en el mundo católico que 
en el protestante no es sólo a causa del desigual peso político y económico de la Iglesia 
Católica y de las protestantes, sino debido al hecho de que la fisura entre clero y laicado, 
Iglesia docente e Iglesia discente, está sancionada en el catolicismo nada menos que por 
un sacramento y ha sido objetivada en símbolos y prácticas, desde el uso del hábito talar 
y la tonsura hasta el celibato eclesiástico y la prohibición de las actividades “profanas” a 
los clérigos. El monopolio de la gestión de los bienes de salvación que propone esa fisura, 
la sujeción de los laicos y la represión de las manifestaciones religiosas locales, son el 
humus del que nace la contestación anticlerical. Contestación que no por casualidad es 
característica del cristianismo y en particular del catolicismo: el mensaje cristiano remite 
a textos potencialmente críticos de la autoridad religiosa y del monopolio por parte de ella 
de los bienes de salvación. 

Umbrales de secularización

Vetas de disidencia religiosa subterráneas afloran a la superficie toda vez que la de-
bilidad de los dispositivos de control coloniales lo permite. En una región marginal como 
el Río de la Plata, en zonas escasamente pobladas de sus vastas campañas, la presencia 
de las autoridades eclesiásticas y civiles es raquítica, irregular, intermitente, incapaz de 
garantizar la vigencia de las leyes de la monarquía católica. La geografía eclesiástica 
coincide por lo general con la de los avances del poblamiento; la capilla primero, la 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008166

Roberto Di Stefano

parroquia después, surgen como consecuencia de la expansión territorial y demográfica. 
Pero el avance se realiza sobre el “desierto”, sobre inmensidades que es preciso recorrer 
a caballo, donde una morada dista leguas de toda otra. La Iglesia en esas condiciones es 
una “Iglesia de frontera” con características propias.22 Allí la religión no brilla por su au-
sencia, pero las prácticas están sometidas a un escaso control y la socialización religiosa 
suele quedar reducida al “cumplimiento de Iglesia” que obliga a confesarse y comulgar 
para la Pascua. A veces, ni siquiera eso. Las distancias y la escasa densidad de población 
dificultan el acceso al templo y difuminan el factor de la condena social de quienes in-
cumplen las prácticas prescriptas. Sin embargo, esas condiciones explican sólo en parte 
el que las tasas de cumplimiento del precepto pascual sean bajas en algunas zonas: esas 
“negligencias” son importantes en plena ciudad de Buenos Aires, donde en 1769 se crean 
seis nuevas parroquias con el objeto de lograr un mayor control sobre las prácticas re-
ligiosas de una población que no cesaba de crecer. En una de esas nuevas parroquias el 
cura detecta en 1770 “...Ciento y Catorce Almas, que no havian cumplido con la Iglessia 
en aquel año, como lo havian acostumbrado por otros muchos los mas de ellos; estando 
ignorantes de los Misterios necessarios, para Salvarse…”.23 Quince años más tarde el 
problema persiste: en 1785 los curas de San Nicolás y de La Piedad elevan las largas listas 
de “los individuos desus respectivas Feligresias que en este año no han cumplido con el 
precepto de la Yglesia sin embargo delas repetidas reconvenciones”.24 Ambos curas insis-
ten en la contumacia de los rebeldes. El de San Nicolás “advierte que dhas personas están 
muchas veses requeridas” y “que el año pasado, y demas precedentes, jamas há resultado 
que alguno halla venido á cumplir con la Igl.a”. El de La Piedad suscribe afirmaciones 
similares. Si a esa resistencia pasiva agregamos los no pocos casos de blasfemias y de 
agresiones físicas contra imágenes y sacerdotes, debemos concluir que nuestra imagen de 
la sociedad colonial debe hacer un sitio a esa veta de irreligiosidad o de rebeldía religiosa 
mal contenida por los mecanismos de control hispanos. Los estudios sobre la Inquisición 
no bastan, porque el porcentaje de casos que llegaron a sus tribunales es ínfimo en relaci-
ón a los que quedaron registrados en otras instancias judiciales eclesiásticas y civiles.

Ello explica que la presencia del fenómeno anticlerical sea detectable muy tempra-
namente tras las revoluciones de independencia, aun antes de la década de 1820, cuando 
el liberalismo conoce sus primeras formulaciones serias. Está muy presente, por ejemplo, 
en los ejércitos revolucionarios: el General José de San Martín tuvo que imponerle al que 
lo acompañó en el cruce de los Andes un reglamento que castigaba con la pena de muerte 
y con mutilaciones horrendas a quienes atentasen contra símbolos religiosos o contra 
sacerdotes. Se lo advierte también en el teatro: en el Río de la Plata insurrecto se pusieron 
en escena obras como El triunfo de la naturaleza de  Vicente Pedro Nolasco da Cunha, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 167

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

Cornelia Bororquia de Luis Gutiérrez o La muerte de Sócrates, atribuida a Voltaire, de 
alto – a veces altísimo – voltaje anticlerical.25 

La disidencia religiosa que estaba presente in nuce en las rebeldías inorgánicas del 
período colonial adquiere consistencia en el marco del primer umbral de secularización 
que abren las revoluciones. El contexto post-revolucionario confiere a esa contestación la 
legitimidad de que hasta entonces había carecido. El proceso de cambio estructural -polí-
tico, económico y cultural- legitima las posturas críticas hacia el clero, hacia la Iglesia y 
tal vez hacia la religión, y permite de tal modo su emergencia. En otros términos, no es el 
liberalismo quien crea o introduce el anticlericalismo en la Iberoamérica decimonónica; 
no es en el siglo XIX que nace la contestación de la autoridad eclesiástica sobre la base 
del cuestionamiento de la idoneidad, la santidad y la fidelidad al Evangelio de quienes la 
detentan. El proceso revolucionario independentista primero y la construcción del Estado 
nacional después cobijan antiguos rencores porque encuentran en ellos un haz de discur-
sos eficaces para adaptar la religión al contexto de secularización que esos cambios inau-
guran. El “discurso liberal” decimonónico echa mano de esas vetas antiguas de protesta 
para apuntalar un proceso político, el de la construcción del Estado nacional, y un proceso 
económico, el de la incorporación de la economía local al mercado capitalista mundial. 
Ambos procesos requieren de la formación de una esfera pública y de una sociedad po-
lítica autónomas del poder eclesiástico, así como de la liberación de recursos – tierra, 
capitales, mano de obra- necesarios para el desarrollo de una economía local capaz de 
insertarse satisfactoriamente en el naciente mercado capitalista. 

Los discursos anticlericales decimonónicos amalgaman lo antiguo y lo nuevo en En 
un abanico muy amplio de posturas. En las décadas de 1820 y 1830 prevalecen las críticas 
orientadas a desmontar los privilegios y autonomías de las órdenes religiosas defendiendo 
su reforma por parte del gobierno y de la autoridad diocesana, a la que se considera que 
los frailes deben ser sometidos. Esa veta suele combinarse eficazmente con otras dos: una 
es la del recelo hacia la Santa Sede, que comienza por entonces a actuar en el continente 
a través de representantes diplomáticos y de delegados apostólicos, en defensa de la au-
tonomía de la Iglesia local; otra es la denuncia del despotismo eclesiástico en discursos 
sobre el pasado colonial que pintan con tonalidades sombrías la conquista de América y la 
acción de instituciones represivas como la Inquisición. En todos esos registros se reclama 
velada y tal vez explícitamente la preeminencia de las autoridades religiosas locales – el 
“clero ilustrado” – y de las civiles  -sobre la base del patronato- por sobre las prerrogati-
vas de los regulares y de Roma. En las décadas centrales del siglo esos registros se ven 
opacados por un antijesuitismo militante que se alimenta de la “batalla del jesuitismo” 
que Edgar Quinet y Jules Michelet protagonizaron en Francia en 1843 y de textos de vasta 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008168

Roberto Di Stefano

circulación como El judío errante de Eugèn Sue. En ninguno de estas variantes el anticle-
ricalismo dispara contra la religión, ni contra la Iglesia, ni siquiera contra el clero en sí: 
el blanco son los eclesiásticos “fanáticos”, acusados de defender la monarquía contra la 
república, el conservadurismo contra el liberalismo, el oscurantismo contra la ciencia, la 
tradición hispana contra el progreso al que están destinadas las antiguas colonias ameri-
canas, el despotismo romano contra la libertad de la Iglesia local.

Tres modelos de secularización posibles surgen en este primer umbral y dan origen 
a dos matrices de disidencia religiosa. Uno de esos modelos es el intransigente romano, 
que niega que el patronato que reclaman los gobiernos patrios sea inherente a la soberanía 
y lo concibe en cambio como mera concesión pontificia. Propone al catolicismo como 
religión oficial y a la Iglesia como “sociedad perfecta”, es decir, reconocida como enti-
dad jurídicamente equivalente al Estado, que le debe su protección en tanto que estado 
católico. Los llamados “derechos de la Iglesia” son los que hacen a su independencia e 
incluso a su superioridad frente al poder civil, tal como el alma es superior al cuerpo en 
el ser humano individual. De allí su independencia respecto de la autoridad civil y su sola 
sujeción a la Santa Sede. En este modelo los límites de la tolerancia son los que señala a 
cada paso la prudencia: el Estado católico no puede reconocer el derecho a la libertad de 
conciencia de los individuos, ni puede permitirles a las comunidades disidentes celebrar 
el culto públicamente, sino imponerles el respeto de la religión oficial. ¿Por qué sería éste 
un modelo de secularización, si remite a una configuración casi teocrática del poder? Por-
que a pesar de ello comparte el implícito supuesto de que la secularización es un dato de 
la realidad que ha llegado para quedarse. La defensa de los “derechos de la Iglesia” impli-
ca que Iglesia y Estado son dos realidades no sólo distintas, sino también necesariamente 
diferentes. No se trata ya de la antigua distinción entre jurisdicción civil y jurisdicción 
espiritual, sino de dos entidades separadas por una distancia que la Iglesia misma desea 
conservar para salvaguarda de su independencia. 

Otro modelo, heredero de tendencias galicanas antiguas reformuladas en clave re-
publicana, adquiere en algunos casos tonalidades josefinistas en concomitancia con la 
construcción del Estado revolucionario: el catolicismo es reconocido como religión ofi-
cial y la Iglesia se reorganiza como un segmento religioso del Estado en construcción. 
El patronato es concebido como inherente a la soberanía del pueblo, no como concesión 
pontificia. La religión adquiere los matices de culto comunitario republicano. En la cate-
dral de Buenos Aires las banderas tomadas en los campos de batalla se cuelgan a lo largo 
de la nave central durante los oficios religiosos más importantes. El ciudadano hereda, 
en este esquema, algunas de las connotaciones religiosas del súbdito. El otro religioso 
se identifica con el extranjero, a cuyas comunidades se confieren estatutos específicos 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 169

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

de tolerancia civil que contemplan la autorización para celebrar el culto en sus propias 
capillas, a veces a puertas cerradas, otras de forma pública. Adverso a las pretenciones de 
la Santa Sede y sus partidarios, este modelo orientado a moldear la sociedad política da 
forma a una disidencia religiosa antirromana de gran peso en el primer umbral de secula-
rización, porque acompaña y apuntala la formación del Estado.

Un tercer modelo gana espacios a partir de la década de 1820 y sobre todo en la 
siguiente en medios intelectuales y políticos: es el de la libertad religiosa, que postula la 
más radical ruptura entre la figura del ciudadano y la del creyente. Iglesia y Estado son 
dos entidades que no sólo deben diferenciarse: deben ser, además, absolutamente inde-
pendientes entre sí. La presencia de otras comunidades creyentes no puede sino beneficiar 
al catolicismo, que en una situación de “mercado desregulado” deberá esforzarse para 
conservar la lealtad de sus fieles. La libertad de conciencia se conjuga con la paridad de 
oportunidades para todos los grupos, con exclusión de aquellos que puedan socavar la 
moral y las costumbres o debilitar la fidelidad política debida al estado. En Buenos Aires, 
en ocasión de las controversias en torno al tratado comercial con Gran Bretaña en 1.825, 
el sacerdote Julián Segundo de Agüero escribe una serie de artículos anónimos en el 
periódico El Nacional defendiendo las argumentaciones de la Carta sobre la tolerancia 
de Locke, la neutralidad del Estado y la libertad e igualdad de todos los cultos. Adverso 
al relativo monolitismo que en diferentes claves presuponen o postulan los dos modelos 
precedentemente descriptos, este modelo liberal da forma a una disidencia religiosa an-
tiunanimista, orientada al desarrollo de una sociedad civil plural. 

Estos tres modelos, estas tres matrices de pensamiento, suelen encontrarse en la prác-
tica combinados en diferentes proporciones en los discursos político-religiosos del pri-
mer umbral de secularización. Los hombres públicos del siglo XIX suelen oscilar entre 
el modelo galicano y el propiamente liberal. A menudo defienden el modelo galicano 
para pensar las relaciones Iglesia-Estado – el plano de la sociedad política –, mientras 
expresan sus convicciones liberales en el terreno de la sociedad civil. A vces defienden 
las prerrogativas romanas sobre la Iglesia católica local y denuncian el patronato como 
anacrónico, mientras promueven el reconocimiento de la libertad de conciencia indivi-
dual. Lo que ninguno pone en duda es la importancia fundamental de la religión para la 
preservación del orden social y a menudo la de la Iglesia como agente civilizatorio. La 
religión, más allá de las consideraciones teológicas, es imprescindible para “contener las 
pasiones” y conservar intactos los lazos sociales, incluídos los familiares. 

Los procesos de secularización obran de manera compleja sobre la religión, sus prác-
ticas, sus concepciones y sus autoridades. Decir que actúan en detrimento de ellas puede 
ser demasiado simple. Las nuevas esferas – la política, la economía, la cultura, el cono-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008170

Roberto Di Stefano

cimiento- se autonomizan de la religión, en el sentido de que pierden sus referentes sus-
tantivamente religiosos – por ejemplo, la figura del ciudadano pierde las connotaciones 
religiosas que poseía la del súbdito de la monarquía católica-. Pero además se conforma 
una esfera propiamente religiosa que no existía en el Antiguo Régimen y que la relación 
dinámica con esas otras esferas secularizadas contribuye a modelar. En el plano institu-
cional, antes – cronológica y lógicamente – que un enfrentamiento entre el Estado y la 
Iglesia se verifica un proceso de construcción de la Iglesia por parte del Estado y de la 
Santa Sede, a veces en consuno, otras en abierta discordia, pero con un objetivo similar: 
la institucionalización y la centralización. 

Lo que se denomina Iglesia en época colonial no es una institución. Los historiadores 
de la religión colonial utilizan a menudo expresiones como “Iglesia” o como “institución 
eclesiástica” de manera equívoca. En el período hispano el término “Iglesia” refiere en 
primer término a una jurisdicción espiritual distinta -pero no separada- de la secular, y 
de ninguna manera a una institución, sino a una pluralidad de corporaciones dotadas de 
gran autonomía, sólo aunadas por su sujeción en los papeles al Papa y en los hechos al 
monarca. Suelen estar sujetas, además, a vínculos de patronazgo que las atan a determina-
das familias de la elite. La corona interviene activamente en las orientaciones teológicas 
y pastorales y las familias lo hacen en la toma de decisiones  en su calidad de patronas, 
fundadoras o benefactoras. No existe un “sujeto Iglesia” capaz de establecer objetivos 
propios, y estrategias para alcanzarlos, con independencia de la corona. Es la monarquía 
la que establece a cada paso, y más en el siglo XVIII que en los anteriores, los objetivos 
y las estrategias de las diferentes corporaciones que actúan en la jurisdicción espiritual, 
que no constituye una esfera religiosa autónoma. Los monarcas, a través de sus agentes 
– virreyes, audiencias –, intervienen en las disputas teológicas y establecen la agenda 
que han de respetar las autoridades eclesiásticas, a las que desde luego se consulta, pero 
que carecen de la autonomía necesaria para que pueda afirmarse que integran una insti-
tución – en el sentido de organización –. Las familias que ejercen el patronato aportan 
recursos – en dinero y en especies, en “vocaciones”, en administradores y síndicos- y 
toman decisiones, controlan las cuentas y por supuesto tienen peso a la hora de elegir a las 
autoridades. Un ejemplo entre tantos: el monasterio de las Catalinas de Buenos Aires, que 
perteneció al Dr. Dionisio de Torres Briceño y a sus descendientes. Uno de ellos, Vicente 
Morón, hablaba de “mi combento” al referirse a la comunidad.26 Y tenía razón, porque el 
control no era sólo nominal: la familia tenía derecho, por ejemplo, a elegir a algunas de 
las religiosas.27 Los historiadores han heredado del siglo XIX una concepción de las rela-
ciones entre poder secular y espiritual marcado por las disputas entre Estado e Iglesia de 
la segunda mitad de esa centuria, cuando los primeros trabajos historiográficos referidos 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 171

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

al tema proyectaron hacia atrás esos conflictos con el fin de conferirles una genealogía 
que los explicase y un pasado que legitimase las posturas de su presente.28

En el siglo XIX la autonomía de las esferas que se están secularizando depende de la 
constitución de una esfera religiosa y de una institución que la administre. Las reformas 
eclesiásticas que tienen lugar en algunas áreas del antiguo imperio obran en ese sentido. 
La tendencia es a reducir a la unidad la pluralidad de poderes eclesiásticos coloniales, 
colocando a la cabeza de una institución centralizada – ahora sí – al ordinario diocesano, 
a cuya autoridad por lo general se someten los conventos masculinos y femeninos, las 
cofradías y hermandades, las instituciones de caridad y de enseñanza y otras. Se delimita 
una esfera de acción para la religión, despojándola del carácter ubicuo que poseía en 
época colonial, y se la institucionaliza, a menudo en estrecha dependencia del Estado en 
proceso de conformación. Roma comparte ese afán institucionalizador, pero cuestiona el 
esquema patronal heredado de la colonia. Cuando la Santa Sede irrumpe en la vida ibero-
americana en las décadas de 1820 y 1830, encuentra en algunos casos el trabajo hecho y 
el conflicto se entabla con el poder civil en torno al problema del patronato, no en relación 
a las antiguas autonomías, que ya no pueden seguir siendo defendidas. Hay entonces un 
tácito acuerdo entre poder político local y poder romano en torno a las conveniencias 
de la centralización; lo que se discute es quién controlará la institución así conformada. 
La disidencia religiosa antirromana y antiunanimista apuntalan estos procesos complejos 
en los que están en juego el lugar que han de ocupar lo sagrado en la vida colectiva, los 
márgenes para la acción del clero en sus diferentes expresiones y del Estado en sus varios 
niveles – márgenes delimitados por la acusación de “indebida injerencia”, oportunamente 
esgrimida –; las formas, los canales y los ámbitos de colaboración entre esferas relativa-
mente autónomas; la definición y el lugar del “otro religioso”. Por otra parte, la institu-
cionalización de la Iglesia implica su separación, su autonomía respecto de las familias 
de elite que hasta entonces incidían en la via de “sus” conventos, hermandades, santua-
rios, parroquias. La centralización es, en este sentido, expropiación, no tanto de bienes 
cuanto de funciones: Iglesia y sociedad se diferencian progresivamente. En adelante las 
familias de elite podrán ser donantes y benefactoras de instituciones religiosas que ya no 
serán “suyas”. Esta escisión entre Iglesia y sociedad constituye un factor de primer orden 
para comprender el anticlericalismo del siglo XIX, enemigo de un clero y de una Iglesia 
crecientemente alejados, irreconocibles, encerrados en normas y códigos cada vez más 
opacos hacia el exterior.

Puede concebirse un segundo umbral de secularización a partir de los procesos de 
laicización a que da lugar la construcción de Estados nacionales a partir de la década de 
1870 y principalmente en la de 1880. Se pone el acento ahora en otro aspecto de la secula-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008172

Roberto Di Stefano

rización: el de la laicización entendida como emancipación de las instituciones políticas y 
civiles respecto de las instituciones religiosas. La construcción de un orden laico implica 
la formulación de valores, convicciones y utopías de carácter secular, capaces de propor-
cionarle una legitimidad propia sobre la base de ideas de la trascendencia desprovistas de 
carácter confesional. 

Este segundo umbral conlleva un nuevo modelo de secularización, al tiempo que la 
disidencia religiosa adquiere tintes anticlericales más vastos. El nuevo modelo combina – 
a veces de manera inestable y oscilante – un registro laicista, centrado en una fidelidad al 
Estado nacional que adquiere connotaciones trascendentes, con la defensa a ultranza de 
la libertad religiosa en sentido cosmopolita. La pluralización del campo religioso se con-
cibe como una necesidad tan perentoria como la construcción de un Estado laico que ha 
de ser neutro pero a la vez eficaz en la tarea de proyectar la nacionalidad hacia un nuevo 
horizonte de trascendencia, el del progreso científico. 

En un artículo animado por un optimismo desarmante, el periódico argentino La 
República pinta en 1870 al siglo XIX “rodeado de la humanidad entera que le aplaude y 
bendice” y a la ciencia moderna “rodeada de todos los atributos de una santa de la vieja 
leyenda – la palma de la paz oprimida contra el corazon y la aureola luminosa en torno 
de su noble cabeza”. La transferencia de sacralidad es clara, el lenguaje y los símbolos 
de la religión se funden en un molde secular: “si los libros apocalípticos hubieran de 
interpretarse alguna vez de nuevo por nuevos Santos Padres, los futuros Leibnitz, tal vez 
encontrarian el símbolo de la ciencia moderna en aquella mujer vestida de luz, coronada 
de estrellas, que huella al dragon negro y mal intencionado”.29 Abocada al sagrado com-
bate por el progreso, la ciencia adquiere la figura de la Inmaculada Concepción y aplasta 
al “dragón negro” empeñado en retrotraer la civilización decimonónica a las tinieblas 
medievales. 

En este segundo umbral de secularización la tradición regalista defensora del patro-
nato tiende a veces a opacarse y tal vez a sacrificarse en las aras de un Estado relativa-
mente neutro, mientras cobra mayor peso el discurso plenamente liberal de la libertad re-
ligiosa como derecho individual y la pertenencia a las Iglesias como elección voluntaria. 
La religión se reorganiza: se transfiere a la lealtad patriótica, al culto laico de la ciencia, 
a la defensa de la autonomía individual, a la identidad de clase. En defensa de esta auto-
nomía se despliegan los más encendidos ataques contra las “ingerencias” del clero en la 
vida personal y familiar. De allí que sea inevitable el choque con un catolicismo que en su 
formulación tridentina ha reafirmado la idea de que la salvación humana requiere no sólo 
de la fe sino también de las obras y que por ende se ha propuesto a sí mismo como espíritu 
tutelar de la moralidad personal y colectiva. Del siglo XVI al XIX la confesión católica 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 173

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

ha ido poniendo el acento, de manera creciente, en los aspectos morales de su prédica, no 
sin el beneplácito de los poderes civiles, que han favorecido esa tendencia en la búsqueda 
de una adaptación funcional de la Iglesia a los requerimientos de la construcción de la ci-
duadanía y de las necesidades que impone el disciplinamiento social. Pero en el segundo 
umbral de secularización el Estado laico se considera capaz de ofrecer una moral también 
laica, inspirada en valores seculares como la lealtad a la patria o el progreso científico de 
la humanidad. La laicidad se considera capaz de crear su propio cielo. La dualidad de de-
rechos – civil y canónico – que persiste en la regulación del orden colectivo en los países 
católicos resulta insostenible; las “intromisiones” del clero en la vida pública colectiva o 
en la vida familiar se consideran intolerables.

La crítica de las órdenes religiosas, del “jesuitismo”, de las “ingerencias indebidas” 
de Roma en la vida eclesiástica local, es decir, la denuncia de los “malos clérigos”, deja 
paso a un cuestionamiento más general del clero como intermediario entre la tierra y el 
cielo y como detentor del monopolio de los bienes de salvación. De allí que cobre tal 
fuerza la crítica de la confesión como práctica religiosa. Es sencillo –advierte Bourdieu  
– el paso de la denuncia de la mundanidad de la Iglesia y de las costumbres corrompidas 
del clero – sobre todo de la altas dignidades eclesiásticas – a la contestación del sacerdote 
come administrador de la gracia sacramental y a las reivindicaciones de una democra-
tización total del “don de la gracia”. Por ejemplo, a la supresión de la intermediación 
eclesiástica con la substitución de la confesión, y de las compensaciones que la Iglesia 
tiene el derecho de imponer al pecador como detentora del monopolio del sacramento de 
la penitencia, por la expiación voluntaria.30

El confesionario se denuncia como espacio en el que las mujeres y en particular 
las niñas sufren la influencia maligna del clero. El cura accede a cuanto ocurre puertas 
adentro en la familia para intervenir en la vida privada, tal vez para dividir a padres e 
hijos, para sembrar la discordia entre los esposos. De allí que las denuncias de casos de 
solicitación esté a la orden del día. En el número del 20 de febrero de 1896 de La voz de 
la mujer. Periódico comunista-anárquico, aparece un relato firmado por “Luisa Violeta” 
en el que se expone el relato supuestamente autobiográfico de un caso de solicitación en la 
parroquia de La Piedad de Buenos Aires. El artículo exhorta a los padres a que eviten que 
sus hijos asistan a la iglesia y sobre todo al confesionario, donde “esos infames buscarán 
de corromperlos y hacerlos servir de pasto para sus lúbricas pasiones”. Así lo demuestran 
el relato de “Luisa Violeta” y el caso que recientemente ha tenido lugar en la iglesia de 
San Ponciano de La Plata, donde el “bandido de sotana” violó en su celda a dos niñas 
“de cortísima edad”. Abonan la idea otros casos similares que la autora cita en el número 
5 del 15 de mayo. El confesinario es el instrumento que los curas –“asquerosos reptiles”, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008174

Roberto Di Stefano

“bandidos, ladrones y asesinos protegidos por sus hermanos la Autoridad y el Gobierno”- 
utilizan para sacrificar a las mujeres “en aras de sus apetitos carnales” en nombre de Dios, 
del perdón “y de tantas otras farsas que ellos han inventado para cometer impunemente 
sus fechorías”. En lugar de asistir a la iglesia y al confesionario las niñas deben estudiar la 
cuestión social. Así comprenderán que la anarquía “es la única idea verdadera de la eman-
cipación proletaria, en donde desaparecerán todas las injusticias sociales y empezará una 
nueva era de paz, armonía, libertad, progreso y amor”.31

En 1919 el periódico Germinal, órgano del Centro Socialista de Santa Rosa, por en-
tonces Territorio Nacional de La Pampa, publica el artículo anónimo “El confesionario”, 
en el que se intenta responder a la pregunta de “¿Qué rol desempeña esa jaula especie 
de garita que la Iglesia llama Confesionario…?” La primera respuesta es que la práctica 
de la confesión auricular no tiene ningún tipo de asidero en las Sagradas Escrituras. Pos-
teriormente “notando la Iglesia cierta indiferencia entre sus adictos, y temiendo que sus 
crímenes fuesen descubiertos y con ellos perdiera su soberanía, estableció la confesión 
práctica en abierta oposición con el buen sentido y con la doctrina de Cristo”. Nueva-
mente el confesionario sigue vinculado a la mujer como canal del clero para lograr la 
división y el control de la familia. La historia demuestra que por medio de la confesión 
el clero se apoderó de la voluntad de la mujer, cuya naturaleza más impresionable que 
la del hombre, horrorizada al escuchar los terribles sufrimientos a que se exponían en el 
infierno los incrédulos, confesaba cándidamente los secretos del hogar, traicionando la fé 
de su esposo; y engatusada por las promesas falaces de esos verdugos, caian en la celada 
que le tendian y entregaban su inocencia y su entera familia a la Iglesia que hacia de ellas 
lo que mejor le convenia.

¿Por qué “esa jaula” se encuentra siempre “en el rincón más solitario de la casa de 
Dios”?: no es la voluntad de impedir que los indiscretos puedan observar o escuchar la 
confesión del prójimo, sino la de ocultar la “blasfemia horrenda” del

…rubor que cubre las mejillas de las beatas que allí acuden en busca de palabras conso-
ladoras a sus amores perdidos. Para que ninguno pueda notar la palidez y la vergüenza 
que cubren el rostro de esas tiernas niñas que salen espantadas de esa garita pestilente 
donde un hombre cínico acaba de enseñarle el camino del mal.32

La hipocresía y la inmoralidad del clero se contraponen a la moralidad de los hom-
bres que construyen la nación, el futuro igualitario y el progreso. En esta perspectiva los 
matices se desdibujan y el enfrentamiento se polariza entre una laicidad y una religión 
que discursivamente resultan incompatibles y excluyentes, aunque en los hechos com-
partan una serie de valores. El temor de los riesgos de un excesivo cosmopolitismo y de 
la acción de los “maximalistas” permitirá en breve advertir y poner de relieve ese acervo 
compartido. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 175

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

Pero antes de que ello ocurra, la polarización permite que la protesta anticlerical ad-
quiera, en algunos casos al menos, ribetes de violencia sacrófoba hasta entonces descono-
cidos. En Buenos Aires el crescendo de la oposición entre catolicismo y anticlericalismo 
-convencidos ambos de estar librando una guerra en la que está en juego la salvación de 
la humanidad - se confunde en 1874 con las lides políticas tras la fallida revolución del 
Bartolomé Mitre contra el gobierno nacional presidido por Nicolás Avellaneda, a cuya 
gestión se acusa de connivencias con el clericalismo. El arzobispo León Federico Anei-
ros, figura muy discutida por la opinión pública liberal, milita en las filas del oficialismo y 
ocupa una banca como diputado nacional. Esa coyuntura política altamente conflictiva se 
enrarece ulteriormente por la decisión del arzobispo de devolver la iglesia de San Ignacio 
a los jesuitas y a los mercedarios su antiguo convento, lo que suscita no pocas resistencias 
incluso dentro del clero. En la segunda mitad del año la agitación anticlerical se intensifi-
ca y el 28 de febrero de 1875 tiene lugar un mitin organizado por logias masónicas y otras 
asociaciones, como el Club Universitario, el Club General Belgrano y el Club Clemente 
XIV – de elocuente denominación-. Súbitamente, enardecida por la artillería pesada de 
los discursos de los oradores, la multitud deja el teatro y se dirige a la Plaza de la Victo-
ria – hoy Plaza de Mayo –, donde se desencadena un ataque contra el palacio arzobispal 
al que siguen el perpetrado contra la iglesia de San Ignacio y finalmente el saqueo e in-
cendio del Colegio del Salvador. Los detenidos acusados de participar de los hechos son 
mayoritariamente argentinos –no extranjeros, como buena parte de la prensa de la época 
sostiene- y de extracción social humilde.33 

La violencia sacrófoba se vuelve a manifestar en la historia argentina en diferentes 
momentos. En 1880 es asesinado en Buenos Aires el sacerdote Tomás Pérez y en Santa 
Fe un grupo de estudiantes agrede al obispo José María Gelabert.34 En 1901 es saqueado 
y profanado en esa misma provincia el Santuario de Nuestra Señora de Guadalupe.35 En 
1919, durante los disturbios de la Semana trágica, son agredidas varias iglesias de Buenos 
Aires.36 En 1955 las tensiones de larga data entre la Iglesia Católica y el gobierno de Juan 
Domingo Perón derivan en conflicto violento, con el saqueo e incendio de las iglesias 
del centro de Buenos Aires. La polarización que introduce el segundo umbral de secula-
rización crea, en esas coyunturas, condiciones favorables para que las expresiones más 
radicales del anticlericalismo, nutridas por el aporte de diferentes tradiciones, se mani-
fiesten como acciones colectivas de violencia ritualizada. En 1874 los atacantes agreden 
el palacio arzobispal, contiguo al templo catedralicio, sin que éste reciba una pedrada. En 
el trayecto que recorre luego la columna de manifestantes hasta el Colegio del Salvador 
tampoco atacan otras iglesias muy cercanas: pasan a dos cuadras de San Miguel, a una 
de San Nicolás y a dos de La Piedad, todas iglesias en manos del clero secular. Sí hay en 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008176

Roberto Di Stefano

cambio un intento de ataque a la parroquia de San José de Flores, porque se encuentra 
en ella el arzobispo. En síntesis, la agresión se dirige contra las autoridades y órdenes 
involucrados en el conflicto: el arzobispo, los jesuitas, los mercedarios. También contra 
símbolos que para los atacantes son emblemáticos de la “opresión clerical” y del “jesui-
tismo”: oramentos litúrgicos, confesionarios, y sobre todo imágenes, especialmente las 
característicamente jesuitas como el Sagrado Corazón y los santos de la Compañía –San 
Ignacio, San Francisco Javier-, contra las que embisten con particular saña. 

Un protagonista de los enfrentamientos entre católicos y peronistas de 1955 recuer-
da que el domingo precedente a los incendios un grupo de militantes peronistas agredió 
verbalmente a los jóvenes católicos que custodiaban la catedral acusándolos de “fariseos” 
y amenazándolos con expulsarlos del templo como Jesús había hecho con los mercade-
res37. Tampoco en esta ocasión las iglesias son agredidas sin una determinada lógica: los 
templos incendiados son los del centro de la ciudad, identificados con el “catolicismo oli-
garca”, mientras las parroquias de los barrios salen indemnes a la furor del “cristianismo 
peronista”. 

Aunque ambos episodios están estrechamente relacionados a conflictos políticos, 
requieren de un estudio de sus connotaciones religiosas para ser correctamente compren-
didos. El estudio de la disidencia religiosa y de la secularización exige una mirada que 
exceda los marcos estrechos del análisis político y de los enfrentamientos entre Iglesia y 
Estado, entre masonería e Iglesia, entre clero protestante y clero católico, que se revelan 
conflictos más puntuales, menos estructurales de lo que creemos si observamos la historia 
de la disidencia religiosa en términos de larga duración.

Notas
* Professor do Instituto de História Argentina y Americana “Dr. Emilio Ravignani”, Facultad de Filosofía 
y Letras, Universidad de Buenos Aires/Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas. e-
mail:distefanoster@gmail.com.
1 DAVIE, Grace, Religion in Britain since 1945. Believing without Belonging. Oxford. Brasil Blackwell, 
1994; HERVIEU-LÉGER, Danièle. Catholicisme, la fin d’un monde. Paris, Bayard, 2003.
2 BAUBÉROT, Jean, Los umbrales de la laicización en la Europa latina y la recomposición de lo religioso 
en la modernidad tardía. In BASTIAN, J.-P. (coord.), La modernidad religiosa: Europa latina y América 
Latina en perspectiva comparada. México, Fondo de Cultura Económica, 2004, pp. 94-110. 
3 MALLIMACI, Fortunato. Nacionalismo católico y cultura laica en Argentina. In BLANCARTE, R. J. 
(coord.), Los retos de la laicidad y la secularización en el mundo contemporáneo, México. El Colegio de 
México, 2008, pp. 239-262.
4 BOURDIEU, Pierre. Cuestiones de Sociología. Madrid, Istmo, 2000, pp. 113-114. Del mismo autor, 
Genèse et structure du champ religieux. Revue Française de Sociologie, XII-3, 1971, pp. 295-334.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008 177

Disidencia religiosa y secularización en el siglo XIX iberoamericano

5 RUIZ, Manuel Delgado. “La antirreligiosidad popular en España”. In Álvaro Santaló et al., La religio-
sidad popular, Barcelona, Fundación Machado/Ed. Anthropos, 1989, v. I, pp. 499-512 y sobre todo La 
ira sagrada. Anticlericalismo, iconoclastia y antirritualismo en la España contemporánea, Barcelona, 
Humanidades, 1992. También debemos a su pluma Las palabras de otro hombre: anticlericalismo y mi-
soginia, Barcelona, Muchnik, 1993.
6 ROSA, Susan & KLEY, Dale Van. Religion and the Historical Discipline: A Reply to Mack Holt and 
Henry Heller. French Historical Studies, v. 21, n. 4, 1998, pp. 611-629.
7 Sobre el episodio véase G. Furlong, Historia del Colegio del Salvador y de sus irradiaciones culturales y 
espirituales en la ciudad de Buenos Aires, 1617-1943, Tomo II: 1868-1943, Primera Parte, Buenos Aires, 
Colegio del Salvador, 1944, pp. 72-125; RAMALHO, J. M. La Comuna en Buenos Aires. Dimensión de la 
crisis anticlerical de 1875, Tercer Congreso de Historia Argentina y Regional, Tomo II, Buenos Aires: Aca-
demia Nacional de la Historia, 1977, pp. 415-433; C. Bollini, ¿Quién incendió la Iglesia?, Buenos Aires, 
Planeta, 1988; H. Sabato, La política en las calles. Entre el voto y la movilización. Buenos Aires, 1862-1880, 
Bernal, Universidad Nacional de Quilmes, 2004, cap. 8. “Un episodio violento”.
8 CAIMARI, L. Perón y al Iglesia Católica…; L. Zanatta, Perón y el mito de la nación católica. Iglesia 
y Ejército en los orígenes del peronismo, 1943-1946, Buenos Aires, Sudamericana, 1999; S. Bianchi, 
Catolicismo y peronismo. Religión y política en la Argentina, 1943-1955, Tandil: Instituto de Estudios 
Histórico-Sociales “Prof. Juan Carlos Grosso”, 2001.
9 HERVIEU-LÉGER, Daniéle. El peregrino y el convertido: La religión en movimiento. ������������México, Edi-
ciones del Helénico, 2004, p. 37. 
10 CHAVES, Mark. Secularization as Declining Religious Authority. Social Forces. v. 72, n. 3, 1994, pp. 
749-774.
11 BOURDIEU, Pierre. Génese et structure du champ religieux. Revue Française de SocioLogie. Vol. 
XII,1971, p. 305.
12 HERVIEU-LÉGER, Daniéle. Secularización y modernidad religiosa. Selecciones de Teología. v. 26 nº 
103, julio-septiembre de 1987, p. 227.
13 Idem, p. 225.
14 BOURDIEU, op. cit., p. 314.
15 Idem, 322.
16 WEBER, Eugen. Religion and Superstition in Nineteenth-Century France. The Historical Journal. v. 31, 
n. 2, 1988, pp. 399-423. Sobre el concepto de superstición puede verse The Religion of fools? Superstition 
Past & Present Edited by S. A. Smith and A. Knight, Past & Present Supplement 3, 2008,  donde se lo 
observa desde variadas perspectivas  y en diferentes contextos históricos.
17 CHRISTIAN, William. Religiosidad local en la España de Felipe II. Madrid, Nerea, 1991.
18 BOURDIEU, op. cit., p. 309.
19 Idem, p. 322. “La contestation de la monopolisation du monopole ecclésiastique par une fraction du 
clergé rencontre les intérêts anticlericaux d’une fraction des laïcs et conduit à une contestation du mono-
pole ecclésiastique en tant que tel”. La dinámica del campo religioso radica justamente en esas relaciones 
potencialmente conflictivas: “les relations de transaction qui s’établissent sur la base d’intérêts différents 
entre les spécialistes et les laïcs et les relations de concurrence qui opposent les differents spécialistes à 
l’intérieur du champ religieux constituent le principe de la dynamique du champ religieux et, par là, des 
transformations de l’idéologie religieuse”, Idem, p. 313. 
20 DI STEFANO, Roberto. Poder episcopal y poder capitular en lucha: los conflictos entre el obispo Malvar 
y Pinto y el cabildo eclesiástico de Buenos Aires por la cuestión de la liturgia. Memoria American.a. nº 8, 
1999, pp. 67-82.
21 SEGURA, Juan José. Tomás de Rocamora: soldado y fundador de pueblos. Nogoyá, s/e, 1987, pp. 
136-138.
22 DI STEFANO, Roberto. El púlpito y la plaza: Clero, sociedad y política de la monarquía católica a la 
república rosista. Buenos Aires, Siglo XXI, 2004, 1ª parte. Sobre la religión en el mundo rural rioplatense 
puede verse también BARRAL, María Elena. De sotanas por la Pampa. Religión y sociedad en el Buenos 
Aires rural tardocolonial. Buenos Aires, Prometeo Libros, 2007.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 157-178, jul. 2008178

Roberto Di Stefano

23 Archivo General de la Nación (AGN), IX 6-7-4, carta del obispo Antonio de la Torre de 5 de agosto de 
1771.
24 AGN IX 31-4-6, expte. 442: “Los Curas de Sn Nicolas y la Piedad pasando una relacion delos individuos 
qe no han cumplido con la Comunion Pascal” [1785].
25 DI STEFANO, Roberto. El púlpito anticlerical: Ilustración, deísmo y blasfemia en el teatro porteño po-
strevolucionario (1814-1824). Itinerarios, Anuario del Centro de Estudios “Espacio, Memoria e Identidad” 
(CEEMI), Universidad Nacional de Rosario, Año 1, n. 1, 2007, pp. 183-227.
26 AGN, Sucesiones 7259: Testamentaría de Juan de Narbona, 1750.
27 Sobre la dependencia de las instituciones eclesiásticas de la corona y de los vínculos de patronazgo con 
familias de elite véase la primera parte de Roberto Di Stefano, El púlpito y la plaza...
28 DI STEFANO, Roberto. En torno a la Iglesia colonial y del temprano siglo XIX: El caso del Río de la 
Plata. Takwá. Revista de Historia, México, Universidad de Guadalajara, Año 5, n. 8, otoño de 2005, pp. 
49-65. 
29 La República, 25 de enero de 1870, “1870”.
30 BOURDIEU, op. cit., pp. 324-325.
31 La voz de la mujer. Periódico comunista-anárquico, Bernal, Universidad Nacional de Quilmes, 1997, 
pp. 75-77.
32 Germinal, órgano del Centro Socalista de Santa Rosa, La Pampa, 13 de marzo de 1919. 
33 Los datos sobre la composición nacional, etaria y profesional de los detenidos en H. Sábato, La política 
en las calles. Entre el voto y la movilización. Buenos aires, 1862-1880.Buenos Aires: Editorial Sudame-
ricana, 1998, pp. 244-245.
34 AUZA, N. T.. Católicos y liberales en la Generación del Ochenta. Buenos Aires, Ediciones Culturales 
Argentinas, 1981, p. 21.
35 Archivo del Arzobispado de Santa Fe, “Parroquia de Guadalupe, I: 1822-1946”, edicto de monseñor 
Agustín Boneo de 16 de mayo de 1901, ff. 34-35v.
36 BILSKY, Edgardo. La Semana Trágica. Buenos Aires, Centro Editor de América Latina, 1984, p. 72 
y 87; MALLIMACI, Fortunato. “El catolicismo argentino desde el liberalismo integral a la hegemonía 
militar”, In AAVV, 500 años de cristianismo en Argentina. Buenos Aires, Cehila/Centro Nueva Tierra, 
1992, p. 244.
37 FORENCIO, Arnaudo. El año que quemaron las iglesias, Buenos Aires, Pleamar, 1995.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 179

PROTESTANTISMO E MODERNIDADE: 
 os usos e os sentidos da experiência  

histórica no Brasil e na América Latina

Lyndon de Araújo Santos*

Resumo
O protestantismo construiu-se historica-
mente na relação com a modernidade, 
seus pressupostos, enunciados, práticas e 
conquistas. É preciso, a partir da história 
cultural e história das religiões, buscar a 
historicidade destes termos e os contex-
tos históricos dessa relação. Discutem-
se autores que afirmaram a afinidade 
entre protestantismo e modernidade. No 
Brasil, deu-se o processo de implemen-
tação do protestantismo no contexto de 
modernização periférica, ao se constitu-
írem usos e sentidos para a vivência da 
fé reformada, através de agentes sociais 
situados no campo religioso.

Palavras-chave
Protestantismo; Modernidade; História 
Cultural e das Religiões; Campo Reli-
gioso.

Abstract
The protestantism was built historically 
in the relationship with modernity, 
its bases, principles, practices and 
achievements. From the Cultural 
History and the History of Religions, it 
is necessary to search for the historicity 
of these terms and for the historical 
context of this relationship. There is a 
discussion about the authors who stated 
the affinity between protestantism and 
modernity. In Brazil, there was a process 
of implementation of  protestantism in 
the context of peripheral modernization, 
when uses and senses to live the 
reformed faith were constituted, which 
happened through social agents from the 
religious field.

Keywords
Protestantism; Modernity; Cultural 
History and of Religions; Religious 
Field.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008180

Lyndon de Araújo Santos

Introdução

As reflexões aqui apresentadas foram provocadas inicialmente quando da realização 
do simpósio da CEHILA no ano de 2007, em Juiz de Fora, MG, ao discutir as relações 
entre tradição e modernidade no campo religioso brasileiro. Desde então, decidi retomar 
uma temática por onde outros autores já haviam passado, inclusive alguns clássicos, mas 
com a intenção de contribuir de uma forma diferenciada e desde um ponto de vista do 
contexto religioso brasileiro. Parti da constatação de que este debate ainda é pertinente 
hoje e se apresenta sob outras formas, exigindo do historiador a articulação de instrumen-
tal teórico e metodológico que estabeleça alguns deslocamentos no olhar e na análise.

O passo seguinte foi ouvir os pares e as reações a respeito do texto, as quais, de 
alguma forma, foram incorporadas nas reflexões apresentadas no Congresso da ALER– 
Associación Latino Americana para el Estudio de las Religiones, em julho de 2008, em 
Bogotá. O produto final aqui apresentado pareceu-me ainda inacabado e com flancos a 
serem explorados considerando as possibilidades de leituras e interlocutores. Isso porque 
o protestantismo como objeto de análise histórica no Brasil ainda está iniciando seus 
caminhos dentro do campo da história das religiões em diálogo com a história cultural e 
suas abordagens.

Um dos flancos ainda abertos para análise está na possibilidade de termos uma histo-
riografia protestante no Brasil, não no sentido de um enquadramento apologético, mas de 
um conjunto de obras e autores que têm se preocupado com a historicidade deste movi-
mento religioso e que, ao mesmo tempo, ocupe espaços de reconhecimento e legitimidade 
no campo historiográfico.

Por isso, antes de entrarmos propriamente na temática central deste artigo, abriremos 
uma janela para o debate sobre a historiografia protestante.

Historiografia Protestante

O termo historiografia nos remete a três aspectos iniciais. O primeiro é a existência 
de um conjunto de obras históricas que mantém certa coerência e continuidade sobre um 
determinado tema ou objeto, e cujo volume possui significado acadêmico. O segundo está 
na sucessão de gerações de pesquisadores que dialogaram entre si de alguma forma e que 
perpassaram não somente informações e conteúdos revistos, mas perspectivas teóricas e 
metodológicas diferenciadas formando uma possível linha interpretativa. O terceiro está 
na conquista de espaço e posição no campo acadêmico, no caso da historiografia brasi-
leira, de visibilidade e legitimidade desta produção, manifestas em citações, publicações, 
participações em eventos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 181

Protestantismo e modernidade

Ao identificarmos o que seria uma possível historiografia protestante no Brasil, es-
tes três aspectos não estão contemplados na sua inteireza. As obras que compõem um 
significativo acervo historiográfico sobre o protestantismo são esparsas, fragmentadas 
e descontínuas. Os seus principais pesquisadores necessariamente não dialogaram entre 
si, não fizeram parte dos mesmos círculos intelectuais e caracterizaram-se alguns pelo 
empreendimento pessoal isolado. 

Por fim, o reconhecimento de uma historiografia protestante ou sobre o protestantis-
mo no Brasil ainda está para se consolidar e conquistar sua maior visibilidade e legitimi-
dade no campo acadêmico e historiográfico. Trata-se de uma produção ainda invisível, 
mas que desponta na medida em que produz textos e obras, e ocupa espaços através de 
simpósios temáticos, grupos de pesquisa e mesas redondas em eventos acadêmicos. 

No entanto, é possível compreender a peculiaridade dessa historiografia a partir da 
própria historicidade dessa produção esparsa. Essa historicidade apresenta fatores que 
justificam e explicam a natureza da historiografia sobre o protestantismo no Brasil. A 
começar pelo interesse tardio pela pesquisa sobre os evangélicos num campo religioso 
histórica e hegemonicamente dominado pelo catolicismo e culturalmente marcado pelos 
cultos afro, com suas características marginais.

As religiões evangélicas sempre foram diferentes das práticas encontradas nas reli-
giões tradicionais e fundadoras da identidade nacional, como o catolicismo e os cultos de 
origem africana. Assim como os cultos afro-brasileiros, os protestantes foram marginais 
ou marginalizados, mas sob outras condições históricas e sociais. No entanto, a visibi-
lidade e adesão de setores das elites a esses cultos determinaram seu lugar de destaque 
anterior na cultura, na mídia e na própria academia. Os ramos protestantes estabelecidos 
no Brasil constituíram modos de ser ou identidades sociais peculiares ante a cultura mais 
ampla, geralmente de crítica a manifestações tradicionais dessa cultura misturada com a 
religiosidade sincrética ou hibridizada.

A importância do estudo sobre as igrejas protestantes ou evangélicas ganhou maior 
sentido e lugar no campo das ciências sociais nas últimas décadas, tendo em vista o seu 
crescimento, sobretudo os pentecostais e os neo-pentecostais. A inserção efetiva destes 
no campo político desde a constituinte de 1986 representou um novo tipo de ator político 
e social oriundo de uma religião periférica e minoritária, mas que alçava visibilidade com 
força através da mídia televisiva e da mudança das paisagens urbanas com seus templos 
e catedrais. 

O episódio do “chute na santa” num programa de televisão em 1992 reacendeu pre-
conceitos e acirrou controvérsias que, há muito, estavam presentes no cotidiano religioso 
brasileiro, mas que ganharam notoriedade pela cobertura dada pela mídia. Além disso, a 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008182

Lyndon de Araújo Santos

presença na paisagem urbana e rural de templos e outros prédios representaram mudanças 
estéticas nessas paisagens no transcorrer do tempo. 

Pretendo destacar obras e autores que podem ser considerados constituintes de uma 
historiografia sobre o protestantismo no período das décadas de 1960 a 1980. Podemos 
construir um quadro comparativo destas obras e autores. O conjunto dessas obras constitui 
um primeiro estrato de textos formadores de uma historiografia sobre o protestantismo. 

O período das décadas de 60 a 80 do século passado para o contexto evangélico re-
presentou profundas mudanças na sua configuração religiosa e institucional. As décadas 
da redemocratização traziam para a experiência evangélica oportunidades de expansão 
numérica e institucional, a afirmação das identidades denominacionais, a criação de uma 
entidade representativa frente à sociedade e ao Estado (Confederação Evangélica do Bra-
sil - CEB) e a formação de uma intelectualidade própria e ecumênica.

Os reveses trazidos pelo golpe militar de 1964 redefiniram um quadro ideologicamen-
te plural do contexto evangélico. Este se configurava em parte nos discursos teológicos 
progressistas que assimilava o instrumental analítico das ciências sociais e engajava-se 
na militância em movimentos sociais, e em partidos políticos. Mas esse contexto também 
se configurava na prática e nos discursos das lideranças, sediadas nos centros de poder 
eclesiásticos e institucionais alinhados aos rumos da ditadura militar, e com uma teologia 
fundamentalista.

Quadro 1 – Autores e Obras

Autor Título Ano de 
Publicação

Formação 
Acadêmica

Filiação 
Religiosa 

Atuação 
Acadêmica

H e n r i q u e t a 
Rosa Fernan-
des Braga

História da Música 
Sacra Evangélica 
no Brasil

1961 Doutora em 
Música

Igreja Congre-
gacional

Universidade 
do Brasil

Emílio Conde
História das Assem-
bléias de Deus no 
Brasil

1960 - Igreja Assem-
bléia de Deus -

Émile Léonard

O Protestantismo 
Brasileiro – estudo 
de eclesiologia e 
história social

1968 Doutor em 
História

Igreja Refor-
mada da Fran-
ça

USP

Boanerges 
Ribeiro

Protestantismo no 
Brasil monárquico 1973 Teólogo Igreja Presbi-

teriana -

Davi Gueiros

O protestantismo, 
a maçonaria e a 
questão religiosa no 
Brasil

1980 Doutor em 
História

Igreja Pres-
biteriana do 
Brasil

Universidade 
de Brasília



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 183

Protestantismo e modernidade

Alexander Dun-
can Reily

História Documen-
tal do  Protestantis-
mo no Brasil

1984 Doutor em 
História

Igreja Meto-
dista do Brasil

Universidade 
Metodista de 
São Paulo

Antonio Gou-
vêa Mendonça

O Celeste Porvir – a 
inserção do protes-
tantismo no Brasil

1995

G r a d u a ç ã o 
em Teologia 
e Filosofia, 
D o u t o r a d o 
em Sociolo-
gia

Igreja Presbi-
teriana Inde-
pendente

Universidade 
Metodista de 
São Paulo

Franz Leonard 
Schalkwijk

Igreja e Estado no 
Brasil holandês – 
1630-1654

1986 Historiador e 
Teólogo

Igreja Refor-
mada Holan-
desa

Centro Evan-
gélico de 
Missões

Um traço dessa historiografia situa-se na preocupação comum com a explicação da 
totalidade da história do protestantismo ou de um ramo que o representava, tomado, às 
vezes como padrão histórico de todos os demais. Para esses autores, se o catolicismo 
apresentava-se como uma única igreja estruturada a partir da tradição, da hierarquia, dos 
dogmas e dos sacramentos, a religião protestante, apesar de sua configuração diversa, 
também apresentava as mesmas características de unidade.

Essa produção se caracteriza pela formação acadêmica, em sua maioria, de doutores 
com experiência de pesquisa efetuada com rigor metodológico e acurada utilização de 
fontes documentais, em que todos os autores possuíam uma filiação religiosa protestante, 
e, na sua maioria, os autores estavam vinculados a instituições de ensino superior.

A importância em compreender historicamente o campo protestante está na necessá-
ria avaliação do grau de participação dessa religião no processo civilizador, bem como o 
seu lugar no campo religioso e cultural mais amplo. Um reconhecimento em certa medida 
tardio porquanto a produção acadêmica e literária pouco enxergou a presença evangélica 
na cultura. 

Esse reconhecimento redunda em estabelecer também o lugar e o papel do protes-
tantismo – em sua complexidade eclesiástica, teológica e religiosa – na história religiosa 
brasileira. Basta lembrar que o catolicismo ibérico trazido e implantado no Brasil foi o 
da contra-reforma, pois, conquanto tenha impedido qualquer penetração reformada no 
período colonial, caracterizou-se pelo espírito reagente ao contexto europeu das guerras 
religiosas entre protestantes e católicos.

Neste sentido, a pergunta pelas relações entre o protestantismo e a modernidade re-
torna com relevância, quando tentamos compreender o processo histórico de sua inserção 
e desenvolvimento no Brasil, considerando as peculiaridades deste processo.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008184

Lyndon de Araújo Santos

Protestantismo histórico face à modernidade

Algumas questões surgem ao considerarmos a temática e o título. A primeira seria o 
que entendemos por protestantismo histórico. A segunda qual seria a vinculação do pro-
testantismo à modernidade, precisando-se definir o que seja o termo modernidade. E, por 
fim, de qual protestantismo estamos nos referindo: o praticado na Europa e nos Estados 
Unidos ou o latino-americano e brasileiro. 

Cada uma destas questões exigiria reflexões específicas, pois elas retomam o neces-
sário exercício de decifração dos sentidos das categorias utilizadas por nós historiadores, 
muitas vezes tomadas como consagradas ou dadas como naturais. Em outras palavras, 
nossa temática evoca ao debate em torno dos próprios usos que os historiadores fazem 
dos termos tomados como resolvidos ou naturais. Tal questão se coloca necessária, bem 
sabemos, pelo fato de que estes usos já pré-definem entendimentos e compreensões que 
condicionam qualquer conclusão a posteriori.

Desde já, portanto, proponho um caminho de retomada desta discussão já realizada 
por outros fóruns, qual seja percebermos historicamente quais foram os usos da relação 
entre protestantismo e modernidade, tanto quanto ou mais do que a relação em si. Trata-
se de uma temática já debatida com certa intensidade, mas o que aqui nos interessa é a 
mudança das lentes através das quais se podem enxergá-la, um debate que atravessa a 
história cultural religiosa brasileira e se apresenta, em nossos dias, com outras formata-
ções e perguntas sobre a afinidade entre a fé evangélica e as modalidades do capitalismo 
na América Latina e no Brasil.

Um dos caminhos para escapar dos condicionamentos que as noções já impõem ao 
objeto está na compreensão da historicidade destes termos.2 Entendemos que tanto pro-
testantismo como modernidade não foram entidades que pairaram acima das situações 
sociais concretas, antes se mostraram através das instituições, dos discursos, dos enuncia-
dos e dos agentes sociais. 

Trata-se de marcos mais abrangentes que englobam realidades complexas. Valer-se 
dessas palavras como totalidades históricas contínuas, substanciais e orgânicas implica 
em ignorar a multi-dimensionalidade de processos social e historicamente engendrados. 
Tanto quanto as contradições inerentes aos acontecimentos, as possibilidades de suas 
interpretações impõem critérios e rigores maiores por parte dos historiadores e de histo-
riadores da religião.

De um lado, temos uma corrente religiosa denominada protestantismo que se confi-
gurou no conjunto das mudanças e transformações culturais do mundo ocidental a partir 
do século XVI. Ela se manifestou em diferentes espaços, temporalidades, segmentos, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 185

Protestantismo e modernidade

conjunturas, práticas, estratégias, discursos e ações por parte de agentes sociais distintos 
e com distintas vivências religiosas e culturais. 

Renuncia-se, aqui, ao ponto de partida que toma o protestantismo em sua totalidade 
e unicidade, coerência e substancialidade, um movimento cuja essência trans-histórica o 
conduziu às formas históricas que se apresentam até hoje. Tanto quanto um deslocamento 
teórico verifica-se um deslocamento metodológico no trato com o objeto de estudo.

O protestantismo nasceu na ruptura com o modelo de cristandade européia, católica 
e romana. Esse modelo de cristandade, entretanto, era relativamente homogêneo na sua 
estrutura política e eclesiástica, mas o cristianismo vivido no cotidiano era plural na sua 
dinâmica social, resultado do encontro de diferentes matrizes culturais e religiosas. O 
advento da Reforma no século XVI acentuou e formatou uma nova conjuntura para esse 
caldo cultural e religioso, híbrido e multicultural, forjado desde os séculos iniciais da 
cristianização definitiva da Europa entre os séculos VI e IX d. C.

A ruptura política e teológica com um centro de poder eclesiástico mais europeu que 
universal, a Igreja Católica Romana, detonou um processo de fragmentação permanente, 
paralelo e concorrente com o processo de secularização do ocidente. A Reforma cor-
respondeu aos anseios sociais da conjuntura da virada dos séculos XV e XVI, tanto das 
massas como das camadas emergentes da burguesia e da aristocracia estabelecida.3

Por outro lado, nos deparamos com outro termo – modernidade – que não se resume 
a um projeto específico e harmônico de civilização, mas a um processo civilizatório per-
meado de contradições, descontinuidades, inflexões e manifestações complexas.4 Falar 
de modernidade nos remete ao exercício crítico relativo aos usos dessa noção no passado 
em distintas filiações, atores e lugares, quais sejam, a economia, a cultura, a ciência e a 
tecnologia, o estado, a religião, os intelectuais, a literatura, além de outros campos. 

Entendemos a modernidade como um conjunto não unívoco de posturas, ideologias, 
procedimentos, convicções, crenças e transformações, que moldaram, em parte, a cultura 
ocidental, as quais constituíram uma ordem moderna favorecedora de setores produti-
vos.

Portanto, a filiação entre os dois termos, por mais que estejam evidentes nos últimos 
séculos precisa ser matizada e retomada a partir de deslocamentos de como se coloca o 
problema para a história. Sobretudo, a compreensão dos modos como os protestantes 
construíram a sua religiosidade na sociedade brasileira insere reflexões críticas das ma-
neiras como protestantismo e modernidade foram entrelaçados.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008186

Lyndon de Araújo Santos

Dialética do sagrado na modernidade

Alguns autores afirmam a afinidade ontológica e genética desse protestantismo com 
a modernidade e, conseqüentemente, com o capitalismo, sendo uma das forças históricas 
propulsoras desse sistema econômico no ocidente. A ênfase no indivíduo, a livre interpre-
tação das escrituras, a autonomia das congregações, as teologias liberais ou as teologias 
justificadoras das relações entre igreja e estado moderno, o liberalismo do pensamento 
econômico, a ruptura com as tradições medievais, a confiança na razão iluminada pela 
revelação foram elementos que convergiram para o advento da ordem moderna. 

Outros elementos como a racionalidade litúrgica e o enxugamento do mistério (sa-
grado ou místico) por essa mesma racionalidade teriam contribuído para o processo de 
secularização engendrado no ocidente. A racionalidade econômica teria recebido o influ-
xo de uma ética particular calvinista a fim de proporcionar o devido acúmulo primitivo de 
capital, processo fundamental para o desenvolvimento do capitalismo5

Perry Anderson6 reduziu o protestantismo a um movimento “político de convulsiva 
energia”, um rebaixamento social dos picos culturais atingidos anteriormente através de 
figuras como Maquiavel, Michelangelo, Montaigne ou Shakespeare que não deveriam 
ser reproduzidos. A reforma foi um movimento político de convulsiva energia, desen-
cadeando guerras e conflitos civis, migrações e revoluções na maior parte da Europa. A 
dinâmica protestante era ideológica, impelida por um conjunto de crenças ferozmente 
ligadas à consciência individual, resistente à autoridade tradicional, devotada ao literal 
hostil aos ícones.7

A Reforma produziu seus próprios pensadores radicais, de início teológicos, depois 
mais aberta e diretamente políticos: de Melanchthon ou Calvino a Winstanley ou Locke. 
Foi uma insurreição contra a ordem ideológica pré-moderna da igreja universal.8

Ernst Troeltsch9 compreendeu a participação indireta do protestantismo na configu-
ração da modernidade que obedeceu a processos anteriores ao advento da religião refor-
mada. Os efeitos imediatos do protestantismo aconteceram no âmbito da religião que, 
por sua vez, se estendeu à vida cultural de forma a plasmar essa dimensão, mas distinta 
desta. Colocou o protestantismo como orgânico na modernidade, mas não como força 
criadora direta de suas formas e pensamentos. Num sentido mais efetivo esteve ligado 
à essência religiosa do espírito moderno. Uma participação indireta na constituição da 
modernidade.10

Essa leitura do protestantismo consagrada e reproduzida sem o devido cuidado e 
crítica precisa ser repensada, a partir dos processos históricos na sua dinâmica complexa. 
Não estamos nos contrapondo ao pensamento weberiano que percebeu, com acuidade, as 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 187

Protestantismo e modernidade

relações entre a racionalidade religiosa e as racionalidades econômicas historicamente 
engendradas. Estamos, outrossim, refletindo sobre as interpretações sedimentadas a partir 
de leituras feitas em Max Weber.

Em primeiro lugar é preciso perguntar se Weber intentava responsabilizar única e 
diretamente o protestantismo pelo advento do capitalismo e da modernidade. Ao invés 
disso, Weber como historiador da cultura, percebeu as relações entre racionalidades das 
distintas esferas da sociedade enquanto condição histórica, ao se compararem as religiões 
em outras épocas e suas formas de vida econômica. Ele aponta para um tipo comparativo 
de história cultural das religiões.

Em relação à associação imediata e mecânica entre protestantismo e capitalismo é 
preciso atentar para duas afirmações de Fernández-Armesto:

Se o protestantismo, no seu aspecto mais lucrativo, não era particularmente austero, 
em seu aspecto mais radical era, no fundo, anti-capitalista. Os homens e levellers (ni-
veladores) da Quinta Monarquia, os Irmãos Morávios e os Shakers estavam longe de 
disseminar a ética capitalista, em sua ênfase na igualdade e nos bens comuns. (...).

O protestantismo, em suas formas mais radicais, tinha tanta probabilidade de se desen-
volver para o socialismo quanto de justificar o capitalismo. As primeiras comunidades 
socialistas, arduamente constituídas pelos idealistas do século XIX, inseriram-se numa 
longa história de utopias provincianas criadas por fanáticos religiosos.11 

Um dos movimentos mais dinâmicos oriundos da Reforma, o anabatismo, precisa 
ser identificado em sua historicidade e em suas inadequações ao curso da modernidade e 
ao próprio capitalismo. O historiador Christopher Hill apontou um conjunto de tradições 
populares na Inglaterra que conjugavam o ceticismo materialista, o anticlericalismo, a no-
ção da presença de Cristo em cada fiel e “a tradição separatista de oposição a uma Igreja 
oficial, aos dízimos que sustentavam seus ministros e ao sistema de clientela”.12 

As doutrinas anabatistas foram abraçadas na Inglaterra e na Suíça pelas parcelas mais 
baixas da população que alimentavam um “velho ódio” contra os seus superiores. Os 
separatistas formularam uma concepção eclesiástica a partir do ambiente político contur-
bado e das tentativas de controle da ordem por parte dos grupos dominantes na sociedade. 
As questões políticas eram mediadas pelas questões teológicas e vice-versa, tais como o 
pagamento voluntário dos ministros e a não separação deles para com a massa dos cren-
tes, a defesa da tolerância, a repulsa à censura eclesiástica e a toda forma de jurisdição 
eclesiástica, pouca importância aos sacramentos tradicionais.

Esse radicalismo dos inúmeros grupos separatistas arrefeceu-se com o tempo, tor-
nando as seitas mais distantes das questões políticas e voltadas para si mesmas, enfim, 
mais sectárias.13 Passaram a desempenhar um importante papel assistencialista aos pobres 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008188

Lyndon de Araújo Santos

das suas comunidades, juntamente com um controle maior do comportamento individual 
dos seus membros. “Os radicais não esperavam mais virar o mundo de cabeça para baixo: 
competiam entre si, desesperadamente, à medida que iam se adaptando a esse mundo. As 
seitas se tornaram sectárias”.14

Em segundo, é possível perguntar se, historicamente, as formas de protestantismo 
nascidas dentro da ordem moderna, ao invés de reafirmá-la em seu destino secularizador, 
estava contraditoriamente reduzindo o sagrado a um lugar onde essa mesma modernidade 
não poderia desfazê-lo. Em outras palavras, ante o processo inexorável de secularização 
sentido pelas várias esferas sociais, certas formas de cristianismo procederam a deslo-
camentos na direção de garantir a permanência do sagrado numa ordem cada vez mais 
anti-religiosa. 

Mais do que manter uma tradição contrária à modernidade, mas ao mesmo tempo in-
corporando seus instrumentos, a pergunta é se, sob algumas formas históricas, religiosas 
e culturais, a filiação à modernidade representou um processo de guarda de um núcleo 
sagrado através dos mesmos mecanismos utilizados por essa modernidade. Tem-se, por-
tanto, uma dialética desse sagrado na ordem considerada moderna.

Dessa forma, compreende-se, por exemplo, o advento do pentecostalismo no início 
do século XX. Não sei se poderíamos tipificá-lo como moderno, pré-moderno ou pós-
moderno, mas tão somente como a irrupção deste sagrado sob formas e circunstâncias 
diferenciadas. As camadas populares e empobrecidas dos centros urbanos, ressentidas 
dos efeitos perversos dessa ordem moderna, tanto na esfera econômica como na religiosa, 
proporcionaram meios de se tornarem sujeitos a partir da propriedade de carismas, da ex-
periência direta com o sagrado e da construção de outras identidades sociais e religiosas. 
Ora, bem sabemos os desdobramentos anteriores do movimento pietista com sua ênfase 
nos sentimentos – idealista e romântico – criaram as condições para o surgimento das 
formas pentecostais.

O contexto formado com a chegada de imigrantes europeus aos Estados Unidos, a 
criação das classes trabalhadoras na nascente indústria automobilística americana e os 
preconceitos raciais e de classe compuseram com igual intensidade às tradições e vivên-
cias religiosas protestantes populares. 

Uma terceira constatação dessa afinidade com a modernidade parte dos quadros te-
ológicos e institucionais estabelecidos, sem dar conta das formas alternativas e mesmo 
heterodoxas de vivências religiosas no protestantismo. Nesse sentido, as experiências his-
tóricas de movimentos messiânicos e milenaristas de recorte protestante,15 o movimento 
pietista com suas variantes e, principalmente, para nós na América Latina e no Brasil, o 
pentecostalismo apontam para essas vivências que não se enquadram de todo na afini-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 189

Protestantismo e modernidade

dade direta entre protestantismo e modernidade. É possível, no entanto, constatarem-se 
projetos, discursos, organizações e práticas como modernas, mas as vivências religiosas 
apontam para outras dinâmicas mais complexas.

A percepção das contradições e dos contrapontos entre protestantismo e modernida-
de, mais do que as afinidades tidas como naturais, contrapõe o pensamento de intelectuais 
que pensaram o protestantismo dentro dessa mesma ordem moderna. O que queremos 
dizer é que, se há afinidade entre protestantismo e modernidade ela não se dá de forma na-
tural e congênita, mas a partir de construções históricas, religiosas e culturais específicas. 
Por outro lado, o historiador – da religião e da cultura – precisa distanciar-se dessa natu-
ralidade dada e detectar as contradições e as descontinuidades. Sendo assim, no interior 
do pensamento de intelectuais podemos perceber reflexões – historicamente elaboradas 
– que auxiliam ou reforçam a idéia da afinidade e filiação. 

Quero destacar um deles, Paul Tillich,16 teólogo e filósofo, mas que, como cientista 
social ou historiador, tomo-o como um intelectual do protestantismo. Na virada dos sécu-
los XIX e XX e boa parte deste, Tillich, sendo herdeiro das tradições da filosofia alemã, 
articulou uma leitura do lugar desse protestantismo na modernidade. Alguns elementos 
do seu pensamento apontam para a compreensão não mecânica da religião como institui-
dora da modernidade nos seus termos estritos. 

Para Tillich – como para Weber e Troeltsch, entre outros – o protestantismo é a reli-
gião da modernidade. É a religião do secular e da autonomia da cultura moderna: (...). 
Isso resulta da origem comum do protestantismo e do humanismo liberal nas correntes 
renascentista e iluminista. Os dois movimentos exerceram uma influência tão decisiva 
na formação da mentalidade moderna que Tillich chega a designar os quatro últimos 
séculos como “protestantes” ou “protestantes-humanistas”. Caracterizam-se pela luta 
comum a favor da autonomia do sujeito humano racional e contra toda heteronomia ou 
lei alheia.17

Higuet aponta para a aliança entre protestantismo e humanismo que resultou na iden-
tificação das estratégias comuns que tinham em resistir a aspectos culturais e religiosos 
pré-modernos, e na conformação de ideais burgueses de sociedade. No entanto, deixa-nos 
a percepção de que esse processo foi construído a partir de contextos históricos que pre-
cisam ser abordados criticamente nas suas descontinuidades.

No início, o protestantismo precisou de aliados para resistir às antigas autoridades. Aca-
bou fazendo aliança com o humanismo, que tinha primeiro repudiado. Aos poucos, a 
crítica autônoma confundia-se com a crítica protestante: na exegese bíblica, na consci-
ência histórica, na educação, no progresso científico, no ascetismo intramundano e nas 
atitudes ativistas. Pois o humanismo resistia às mesmas coisas que o protestantismo: os 
“mitos de origem” que caracterizavam a era pré-protestante ou católica e expressavam 
o sentido das relações humanas com as potências originárias ou criadoras da natureza e 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008190

Lyndon de Araújo Santos

da história. O humanismo revoltou-se contra o mito das origens em nome da humanida-
de autônoma e o protestantismo, em nome do espírito da antiga profecia e das doutrinas 
da predestinação e da justificação. A dicotomia sujeito-objeto e a perda do sentido da 
presença imediata das origens e das fontes criadoras da vida humana foram conseqüên-
cias não desejadas deste processo. A personalidade e a comunidade se tornaram simples 
coisas objetivas, perdendo o seu poder e a sua profundidade intrínseca. A mesma coisa 
acontecia com os produtos da tecnologia. O espírito da finitude autosuficiente – o espí-
rito burguês – passou a dominar até na religião. A humanidade burguesa apresentou-se 
como a realização da idéia cristã de humanidade. Aliado do humanismo, o protestantis-
mo não era mais que o aspecto religioso do capitalismo.18

Além de percebermos as descontinuidades, na construção de categorias teológicas 
como o princípio protestante, Tillich o compreendeu em atuação na história como o in-
fluxo para o incondicional e para a preocupação última que poderia ser negado pelas 
próprias formas históricas e institucionais desse protestantismo. O que a Reforma havia 
gerado estaria sendo negado com o desenvolvimento posterior do movimento reformado 
nas suas expressões institucionais. Tem-se uma suspeita das formas sociais e históricas 
posteriores que não representariam mais a sua legitimidade inicial.

Na relação entre revelação e cultura Tillich trouxe a perspectiva de que a religião 
encontra-se no centro da cultura. Este seria um dos elementos do seu pensamento que se 
distancia do diagnóstico comum do que sejam as relações entre religião e modernidade. 
Ao invés de detectar o fim da religião no processo de secularização, ele a percebeu no seu 
centro, não sob a forma institucional que se torna demoníaca, mas como a experiência 
com o incondicional presente na condição humana denominada cultura.19

Se a modernidade negou a religião, ela teve historicamente certas conformações re-
ligiosas que lhe deram sustentação. Por outro lado, se o diagnóstico de Tillich procede, 
a religião enquanto experiência com o sagrado na dita modernidade permaneceu num 
lugar central, mas não pela via institucional. O que pretendemos apresentar é a proposta 
de uma dialética entre o sagrado e a ordem moderna, uma dialética que encontrou certas 
configurações históricas nas vivências protestantes desse sagrado. Ao olharmos para a 
historicidade das experiências religiosas e culturais, perceberemos outros matizes que os 
colocados numa só perspectiva nas relações entre protestantismo e modernidade.

O histórico do protestantismo

Daí, ser necessário refazer o foco de interpretação do protestantismo como uma en-
tidade homogênea que se transfigurou historicamente em partes, blocos ou tipologias 
(histórico, pentecostal, carismático, neo-pentecostal, etc). Ao invés de falarmos de pro-
testantismo histórico, por exemplo, podemos inverter essa equação, mais do que um jogo 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 191

Protestantismo e modernidade

de palavras, e perguntar pelo histórico desse protestantismo e qual a sua relação com a or-
dem moderna. Dessa forma, a compreensão desse(s) protestantismo(s) com os discursos 
da modernidade numa dada conjuntura histórica nos ajuda a perceber tais vinculações, 
adesões, rupturas e distanciamentos. 

Recortando ainda mais o olhar e inserindo uma pesquisa no contexto brasileiro como 
demonstração, como teria se constituído esse processo numa dada conjuntura de recom-
posição do campo religioso brasileiro que foram as décadas iniciais da república (1889-
1910)?

Compreendemos que o campo religioso se re-configurou nas suas relações de força 
e hegemonias com o advento de uma república laica, com a separação entre igreja e 
estado e a ingerência da burocracia estatal na vida cotidiana dos cidadãos. Novos cultos 
inseriram-se nesse cenário urbano mais complexo e os tradicionais assumiram formata-
ções diferentes. Referimo-nos aqui ao espiritismo, à umbanda e aos cultos afros menos 
sincretizados ou hibridizados20.

Também a Igreja Católica preocupou-se em rearmar-se ante ao novo contexto de 
secularização e contestação de suas verdades. Essa condição aliava-se ao fato dela estar 
situada, ambiguamente, como forjadora histórica dos valores sociais e culturais desde 
os tempos coloniais e, agora, alijada do seu lugar central na esfera política. As lutas por 
representação e por classificação desse campo tornaram-se mais latentes, com a Igreja 
Católica deslocada, temporariamente, do centro do poder político de onde sempre articu-
lou sua hegemonia religiosa e cultural.21

Não somente no âmbito discursivo, mas as próprias ações demonstraram o quanto 
as formas de protestantismo estabelecidas no Brasil pensavam-se vinculadas a um movi-
mento inexorável de modernização e modernidade. Daí pensar-se os usos do protestan-
tismo como aliado à modernidade, mais do que discutir sua vinculação substancial a essa 
dita modernidade, assim como a necessidade de analisarmos os enunciados, as práticas e 
as estratégias. 

A exemplo disso, a palavra progresso enquanto enunciado e ideal de sociedade foi 
reproduzido pelo protestantismo, ao mesmo tempo e de outros modos que outros seto-
res da sociedade contemporânea. As instituições evangélicas, as comunidades locais, as 
lideranças religiosas, as escolas, os seminários teológicos, os templos, as teologias, as 
publicações, as posturas ou os modos de ser, enfim, funcionaram como ilhas de sentido 
com suas identidades constituídas. 

A oficialidade do discurso protestante oriundo das estruturas eclesiásticas e pára - 
eclesiásticas compunha-se de enunciados e de instrumentos afeitos à modernização e à 
modernidade, cujo destino seria o progresso econômico, moral, cultural e religioso. Deu-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008192

Lyndon de Araújo Santos

se um processo que chamamos de protestantização, aqui colocado propositadamente em 
relação e como contraponto à romanização católica. 

Compreendemos por protestantização o conjunto de usos e apropriações dos enun-
ciados e dos instrumentos da ordem moderna, cuja finalidade era construir sentidos cul-
turais e religiosos para os fiéis e os futuros adeptos. A protestantização foi o conjunto 
de práticas e de representações elaboradas por agentes sociais no esforço de ampliar os 
espaços da religião reformada.

Os seus agentes principais no Brasil utilizaram tanto os enunciados como os meios 
que a modernização dispunha. E isso para contribuir tanto para a redenção das almas 
como para o avanço da civilização dita moderna. A tecnologia e os meios de comuni-
cação estavam a serviço da evangelização, assim como as novas pedagogias estavam 
afinadas com o avanço do progresso material e da formação de uma sociedade constituída 
de cidadãos cristianizados com os valores que pertenciam duplamente ao religioso e ao 
secular.22

Estes agentes – missionários, pastores, colportores,23 professores, intelectuais, edito-
res, sociedades bíblicas, teólogos etc – conceberam estratégias de conquista de espaços 
nessa conjuntura favorável de expansão. Tais estratégias voltavam-se para a dimensão 
simbólica das representações nesse campo, afirmando que somente uma nova religião 
afinada com a modernidade seria capaz de superar o catolicismo responsável pelo atraso 
cultural e tecnológico do Brasil. A religião católica devia ser superada por outra mais 
dinâmica e capaz de produzir um verdadeiro espírito nacionalista. 

Ora, esse discurso só poderia ser possível dentro do cenário formado pelo discurso da 
modernidade. As linhagens institucionais desse protestantismo re-significaram a teologia, 
a liturgia, a organização e a experiência religiosa para o ajuste necessário e estratégico na 
luta por representação simbólica.

Não estamos emitindo um juízo de valor acerca desse processo. Procuramos encon-
trar uma interpretação histórica a partir dos próprios entendimentos dos agentes sociais 
ou dos sujeitos protagonistas da protestantização, num momento de re-configuração do 
campo religioso e dos mecanismos de implementação da modernidade na sociedade bra-
sileira.

Dessa forma, uma escola ao lado de cada igreja representava a dupla estratégia de 
conseguir adeptos e formar novos cidadãos, de evangelizar e de educar, de consolidar 
espaços urbanos e introduzir valores morais, religiosos e seculares, de protestantizar e de 
modernizar. Mudar o indivíduo através da conversão e da educação era o ponto de partida 
da modernização da sociedade, a adesão aos novos valores voltados ao trabalho, à ética e 
à família, além de instituir outras identidades sociais.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008 193

Protestantismo e modernidade

As contradições e as descontinuidades

Mas é preciso suspeitar da harmonia e da regularidade desse processo. O espaço en-
tre os enunciados e as práticas representa questão fundamental para a história. Referimo-
nos ao curso das apropriações e re-apropriações efetuadas pelos adeptos em suas visões 
de mundo e em seus contextos de vida imediata.24 As variantes do tempo e das experiên-
cias no cotidiano possibilitaram outras conformações da religiosidade evangélica, muitas 
vezes distantes dos discursos oficiais. 

O esforço despendido para formar o(s) habitus25 evangélico(s) numa sociedade como 
a brasileira perpassou por reinvenções de sentidos da fé reformada. O discurso, a liturgia, 
a leitura, as relações comunitárias, a ética, os padrões de comportamentos e as posturas 
foram se sedimentando não sem reveses e resistências, releituras e adaptações e, talvez, 
nunca tenham se estabelecido de forma homogênea. 

Daí ser necessário suspeitar da eficácia dessa afinidade entre protestantismo e moder-
nidade, da eficácia das estratégias elaboradas pelos agentes principais da protestantização 
e dos resultados obtidos na vivência concreta da religiosidade. Por sua vez, a história da 
cultura e das religiões refaz a questão em torno da experiência histórica dos protestantis-
mos nos contextos latino-americanos e brasileiro identificado por Jessé de Souza26 como 
de uma modernidade periférica·. 

Em outras palavras, a história pergunta como se deram estes usos e sentidos da fé 
reformada, distante temporalmente de sua matriz do século XVI, numa conjuntura de 
modernização periférica. Pois, o que aqui tivemos, na América Latina e no Brasil, não foi 
nem protestantismo nem modernidade nas suas expressões históricas típicas européias. 
Enfim, resta-nos perceber a historicidade das ações da experiência religiosa e cultural, 
mais do que partirmos de categorias prontas e dadas acerca do protestantismo e da mo-
dernidade. 

Notas
* Doutor em História, Professor do Departamento de História da UFMA-Universidade Federal do Ma-
ranhão. 
1 Texto apresentado no XII Congresso Latino Americano Sobre Religión y Etnicidad: Cambios Cultura-
les, Conflicto y Transformaciones Religiosas, no Simpósio: Protestantismo y Realidad Latino-americana, 
promovido pela ALER – Associación Latino Americana para el Estudio de las Religiones. Bogotá, julho 
de 2008. Ver também: MENDONÇA, Antonio Gouvea & VELASQUES FILHO, Prócoro. Introdução ao 
protestantismo no Brasil. São Paulo, Loyola, 1990. MENDONÇA, Antonio Gouvêa. O celeste porvir – a 
inserção do protestantismo no Brasil. São Paulo, Edims, 1995.
Obra baseada na Tese defendida em 1982 na USP para o grau de doutor em Sociologia.
2 Utilizo o termo historicidade a partir de DOSSE, F. A história. São Paulo, EDUSC, 2003.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 179-194, jul. 2008194

Lyndon de Araújo Santos

3 DELUMEAU, Jean. Nascimento e afirmação da Reforma. Trad. João Pedro Mendes. São Paulo, Pio-
neira, 1989.
4 ELIAS, Norbert. O processo civilizador: uma história dos costumes. Trad. Ruy Jungman, v.2, Rio de 
Janeiro, Jorge Zahar, 1994.
5 WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. Trad. Pietro Nassetti. São Paulo, Martin 
Claret, 2001. WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. 3 ed. Trad. 
Regis Barbosa e Karen Elsabe Barbosa. Brasília, Ed. UnB, 1994. WEBER, Max. Textos selecionados. 
Trad. Waltensir Dutra. 2 ed. São Paulo, Abril Cultural, 1980 (Coleção Os Pensadores).
6 ANDERSON, Perry. As origens da pós-modernidade. Trad. Marcus Penchel. Rio de Janeiro, Jorge Zahar 
Ed., 1999.
7 ANDERSON, Perry. As origens da pós-modernidade. Trad. Marcus Penchel. Rio de Janeiro, Jorge Zahar 
Editora, 1999.
8 Ibid. 
9 TROELTSCH, E. El protestantismo y el mundo moderno. 2ªed. Trad. Eugenio Ímaz. México/Buenos 
Aires, Fondo de Cultura Economica, 1958.
10 TROELTSCH, Ernest. El protestantismo y el mundo moderno. Trad. Eugenio Ímaz. México, FCE, 
2005.
11 FÉRNANDEZ-ARMESTO, Felipe & WILSON, Derek. Reforma: o cristianismo no mundo 1500-2000. 
Trad. Celina Cavalcante Falck. Rio de Janeiro, Record, 1997, p. 375.
12 HILL, C. O mundo de ponta-cabeça: idéias radicais durante a revolução inglesa de 1640. Trad. Renato 
Janine Ribeiro. São Paulo, Companhia das Letras, 1987. p. 51.
13 Idem. p. 356.
14 Idem. p. 358.
15 O movimento milenarista dos Mucker no Rio Grande do Sul, na segunda metade do século XIX.
16 TILLICH, Paul. A era protestante. Trad. Jaci Maraschin. São Paulo, Ciências da Religião, 1992.
17 HIGUET, Etienne A. “Alguns aspectos do catolicismo brasileiro atual – Considerações a partir da visão 
da modernidade em Paul Tillich”. In: Revista Eletrônica Correlatio. n. 1 - Abril de 2002. 
18 Idem, p. 
19 TILLICH, Paul. A era protestante. Trad. Jaci Maraschin. São Paulo, Ciências da Religião, 1992. Tam-
bém, do mesmo autor, ver Teologia Sistemática. Trad. Getúlio Bertelli. 2 ed. São Paulo, Paulinas; São 
Leopoldo, RS, Sinodal, 1987. E ainda, Perspectivas da teologia protestante nos séculos XIX e XX. Trad. 
Jaci C. Maraschin. São Paulo, ASTE, 1986.
20 SANTOS, Lyndon de Araújo Santos. As outras faces do sagrado: protestantismo e cultura na primeira 
república brasileira. São Paulo, ABHR; São Luis, Ed. UFMA, 2006.
21 Idem, p.  
22 Idem, p.
23 Vendedores ambulantes de bíblias e literatura religiosa protestante que realizavam o proselitismo, ao 
mesmo tempo em que tiravam sustento das vendas dos seus produtos. Foram importantes personagens que 
introduziram no cotidiano da cultura religiosa brasileira a linguagem, os gestos, as posturas, as idéias e as 
propostas religiosas protestantes. 
24 CHARTIER, Roger. A História Cultural: entre práticas e representações. Lisboa, Difel, Rio de Janeiro, 
Bertrand Brasil, 1990.
25 BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Trad. Fernando Tomaz. Lisboa, Difel, Rio de Janeiro, Bertrand 
Brasil, 1989.
26 SOUZA, Jessé. A construção social da subcidadania – para uma sociologia política da modernida-
de periférica. Belo Horizonte, Editora UFMG; Rio de Janeiro, IUPERJ, 2003. Também: SOUZA, Jessé 
(org.). O malandro e no protestante: a tese weberiana e a singularidade cultural brasileira. Brasília, Ed. 
UnB, 1999.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 195

RELIGIÃO E MAGIA NA OBRA  
DOS INTELECTUAIS DA UMBANDA

Artur Cesar Isaia*

Resumo
Este artigo tem como objeto de estudo a 
umbanda, mais precisamente a presença 
da magia nas racionalizações religiosas 
de seus intelectuais, na primeira metade 
do século XX.  A presença da magia 
na obra dos intelectuais umbandistas 
é discutida a partir da sociologia das 
religiões tributária de Max Weber. A 
presença simultânea de exegese religiosa 
e magismo nas fontes aqui trabalhadas 
(obras doutrinárias dos intelectuais e 
dirigentes umbandistas), provoca-nos a 
pensar a religião para além das oposições 
(como religião versus magia) a partir das 
quais, durante muito tempo, a sociologia 
das religiões marcou posição. Propomos 
uma reflexão, justamente sobre a possi-
bilidade de transpormos essas oposições, 
a partir da contribuição da reflexão 
weberiana.

Palavras-chave
Umbanda; Magia; Religiões Mediúnicas.

Abstract
The object of the present article is 
the study of umbanda, more precisely 
the presence of magic in the religious 
rationalizations of their intellectuals, 
in the first half of the XXth. Century. 
The presence of magic in the work of 
umbandist intellectuals is discussed 
from the point of view of sociology of 
religions, tributary to Max Weber. The 
simultaneous presence of the religious 
exegesis and the magicism in the sources 
herein studied (doctrinaire works of 
umbandist intellectuals and guides), 
incites us to evaluate   religion as beyond 
the oppositions (like religion versus 
magic), from which, for a long time, the 
sociology of religions has marked its 
position. We propose a reflexion exactly 
about the possibility of bridging over 
these oppositions, from the contribution 
of the Weberian reflexion.

Keywords
Umbanda; magic; mediunistic religions.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008196

Artur Cesar Isaia

Introdução

Em seu estudo clássico sobre a umbanda no Brasil, Renato Ortiz1 analisa a afirmação 
da mesma na sociedade brasileira, a partir da noção weberiana de legitimidade racional. 
Em Max Weber, a idéia de legitimação aparece intimamente ligada às formas de domina-
ção: racional, tradicional e carismática. Ortiz vai dedicar o seu trabalho à análise da legi-
timação da umbanda em uma sociedade urbana e de classes, inserida em um capitalismo 
relativamente recente. Sua análise vai privilegiar as estratégias capazes de aproximar a 
nova religião de exegeses teológicas e de um processo de burocratização o mais próximo 
possível das religiões cristãs:

A análise da religião umbandista nos permite distinguir dois movimentos secularizado-
res complementares: a racionalização da empresa sagrada umbandista, e a racionaliza-
ção das crenças e práticas religiosas. Pode-se comparar o primeiro movimento à passa-
gem da mentalidade dos capitães de indústria à mentalidade do manager. O domínio em 
questão é justamente aquele onde o espírito de cálculo tem uma importância primordial, 
e a ação deve ser regulamentada por um tipo de “racionalidade por finalidade”, segundo 
a expressão de Max Weber. Vamos assim encontrar no seio da empresa umbandista ope-
rações do tipo codificação das crenças e dos ritos, normatização do produto religioso, 
centralização e burocratização do culto. Entretanto, estes elementos se vinculam estrei-
tamente a uma estratégia religiosa que enfrenta uma situação de um mercado pluralista. 
Como o manager, no exemplo das mentalidades capitalistas, os agentes religiosos de-
vem se organizar para afrontar uma concorrência do tipo religioso.2 

A questão que colocamos quando inquirimos as fontes escritas relativas ao processo 
descrito por Ortiz é o da especificidade desta legitimação, que, a princípio, para Weber, 
deveria ter como pressuposto a negação, tanto da ruralidade quanto dos vestígios mági-
cos. A presença dos vestígios mágicos opunha-se à formação de uma religião ética, pro-
tagonizada por elementos oriundos de camadas privilegiadas da sociedade. Ora, as fontes 
escritas da umbanda indicam que este empreendimento ético-racionalizante proposto por 
Ortiz aos primeiros umbandistas não é estranho ao convívio da magia. A magia aparece 
nessas fontes, não como força irracional oposta à obra dos intelectuais da umbanda, mas 
justamente pensada, ela mesma sendo sujeita a um esforço exegético, o que, em um pri-
meiro olhar, pode parecer estranho à idéia de legitimidade racional weberiana.3 O próprio 
Ortiz reconhece esta presença “atípica” às idéias de Weber ao mostrar que no bojo do 
processo racionalizador da umbanda encontrava-se a “reinterpretação das práticas mági-
co-religiosas”, “numa direção que inexiste para o pensamento weberiano”.4 A partir desta 
idéia, o que propomos pensar aqui é a simultaneidade da magia e das racionalizações 
éticas nas obras dos intelectuais da umbanda,5 assinalando possíveis caminhos teóricos 
de abordagem. Para isso vamos partir de autores que advogam a oposição religião/magia 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 197

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

para, em um segundo momento, relermos Weber enquanto referencial analítico, procuran-
do nele, aprofundar a ultrapassagem entre ética religiosa e práticas mágicas. 

Para Renato Ortiz, “a morte branca do feiticeiro negro”, ou seja, o processo de legi-
timação racional da umbanda provém de uma “inteligentsia” oriunda da cidade e que usa 
o livro como forma básica de socialização ideológica. Refazendo o elo weberiano entre 
racionalização e comportamento político, Renato Ortiz vai defender que o processo de 
legitimação proposto pelos setores intelectualizados e burocratizados da nova religião 
vem acompanhado do projeto de uma dominação racional. Assim esta legitimação “não 
será mais a simples justificativa de um mundo, mas o exercício de uma dominação, no 
caso racional, que tende a perpetuar as práticas religiosas”.6 Até aqui, portanto, o uso do 
esquema weberiano aparece na sua integralidade pelo autor. As peculiaridades no uso da 
teoria weberiana para o estudo da umbanda surgem, para Ortiz, quando o mesmo constata 
que as racionalizações dos seus intelectuais são racionalizações das práticas mágico-re-
ligiosas afro-brasileiras. Na leitura weberiana de Ortiz as oposições religião/magia longe 
estão de articular-se a uma oposição estrutural entre modernidade e tradição, entre urbano 
e rural. Ao contrário, para o autor, religião e magia, assim como modernidade e tradição 
tenderiam a uma dialética de sobrevivência histórica, marcada antes por ressignificações 
do que por oposições estanques:

No domínio dos símbolos, o tradicional, longe de se transformar em moderno, esta-
belece, com este último setor, relações bem mais complexas. Nosso estudo sobre a 
umbanda recoloca o problema abordado pelo dualismo que considera as sociedades 
latino-americanas divididas em dois setores estanques, sendo que um se desenvolveria 
num ritmo mais acelerado do que o outro. Mesmo que a sociedade brasileira se urba-
nize, se industrialize e consolide sua divisão em classes, observam-se na esfera cultu-
ral operações que não são meros reflexos da infra-estrutura. A ideologia umbandista 
conserva e transforma os elementos culturais afro-brasileiros dentro de uma sociedade 
moderna; desta forma existe ruptura, esquecimento e reinterpretação dos antigos valo-
res tradicionais.7

Para Ortiz, as fontes relativas à umbanda mascarariam a presença da magia nas suas 
racionalizações, através do que o autor identifica como uma “operação ideológica”, que 
tentaria ocultar a presença de algo julgado não moderno, não religioso:

Apesar de a racionalização dos valores religiosos se processar paralelamente à racio-
nalização da empresa do sagrado, trata-se, entretanto de fenômenos diferentes. O me-
canismo de reinterpretação mostra a que ponto valores  não seculares se confundem 
com novos valores modernos. Consideraremos, por exemplo, a magia, caracterizada 
nos trabalhos weberianos, como rural e tradicional. Vimos que na umbanda, a magia se 
disfarça sob a forma de um novo discurso, cultivado e pseudocientífico. Nesse sentido 
podemos afirmar que ela se torna mais eficaz, uma vez que é concebida nos termos de 
um discurso socialmente legítimo. É claro que as práticas mágicas se transformam, mas 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008198

Artur Cesar Isaia

sua essência permanece a mesma. Apesar da operação ideológica que se realiza para 
distinguir a magia branca da magia negra, não resta dúvida de que em nenhum momen-
to o elemento mágico é colocado em questão.8

Magia e Religiões: nexos possíveis

Nos limites da sociologia tradicional das religiões, herdeira de Durkheim, as abs-
trações ético-religiosas se opunham ao mundo mágico, essencialmente afirmador da di-
mensão individual, em conflito com os valores sociais, internalizados pelos homens. Para 
Durkheim haveria uma tensão entre, por um lado, os fundamentos religiosos, que tinham 
origem na própria sociedade e a magia, vista como afirmação do indivíduo, portanto 
como incapaz de colaborar na edificação do “nomos”. O mago estava em oposição a todo 
um sistema de crenças que tinha sua gênese na sociedade. Para Durkheim as crenças, 
religiosas ou não, provêm da sociedade. Os fundamentos sociais da vida moral e sua 
relação com a religião aparecem em Durkheim quando este mostra as semelhanças e as 
peculiaridades entre as crenças coletivas religiosas e não religiosas. Após reconhecer a 
semelhanças entre ambas, Durkheim chega a seguinte definição de fenômenos religio-
sos: “consistem em crenças obrigatórias, unidas a práticas concretas que se vinculam 
aos objetos destas crenças”.9 Em outras palavras Durkheim mostrava as semelhanças e 
peculiaridades entre a moral laica e as representações coletivas que faziam parte integran-
te do culto. A religião, que se mostrava como a forma abreviada de vida em sociedade, 
opunha-se à atividade puramente individualizante do mago, em tudo avessa à noção da 
gênese social da razão, da moral, da cultura: “Se a razão é apenas uma forma de experi-
ência individual, não existe mais “razão”.10 Assim as representações coletivas “traduzem 
antes de tudo estados da coletividade: dependem da maneira pela qual esta é constituída e 
organizada, de sua morfologia, de suas instituições religiosas, morais, econômicas, etc.” 
Portanto, para o estudo da presença ético-mágica nas exegeses dos intelectuais da um-
banda, temos que recorrer a outro referencial analítico, já que este opõe religião e magia, 
como o voluntarismo individual opõe-se às coerções sociais.          

Coube a um discípulo de Durkheim, Marcel Mauss, pensar a magia, não em oposição 
à sociedade, como um componente anti-social, aético, mas totalmente integrada à noção 
de representações coletivas. Embora continue a tratar magia e religião como fenômenos 
diferenciados, Mauss já encarava a magia enquanto fato social. Neste sentido, Mauss 
aproximava-se da análise de Lehmann, que, a partir da psicologia individual, explicava 
a gênese da magia a partir de percepções ilusórias, alucinatórias e estados emotivos de 
excitabilidade:

Somos, portanto, levados a pensar que na raiz mesma da magia, há estados afetivos, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 199

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

geradores de ilusões, e que esses estados não são individuais, mas resultam da mistura 
dos sentimentos próprios do indivíduo com os sentimentos de toda a sociedade. [...]
Mesmo nos ritos mais vulgares, que se efetuam maquinalmente, são sempre acompa-
nhados de um mínimo de emoções, de apreensões e, sobretudo, de esperanças. A força 
mágica do desejo é tão consciente que uma boa parte da magia consiste apenas em 
desejos: a magia do mau olhado, a dos pães bentos, a dos eufemismos, a dos votos e, 
em suma, quase toda a das encantações [...]
Admitimos, portanto, como Lehmann, que a magia implica a excitabilidade mental 
do indivíduo, e que no descobridor de água, por exemplo, desenvolve uma espécie de 
hiperestesia. Mas negamos que o mágico possa chegar sozinho a esse estado e que ele 
próprio se sinta isolado. Por trás de Moisés apalpando a pedra, há Israel inteiro, e, se 
Moisés duvida, Israel não duvida; por trás do pesquisador de nascentes que segue seu 
bastão, está a ansiedade da aldeia em busca de água. Para nós, o estado do indivíduo é 
sempre condicionado pelo estado da sociedade. O que a teoria de um psicólogo como 
Lehmann nos explica, é que parte da sociedade, na magia moderna, é quase inteiramen-
te subconsciente.11

Para Mauss, tanto a religião quanto a magia recorriam a ritos e o rito, para Durkheim, 
aparecia como uma prática sempre relativa ao sagrado, sendo este sagrado sempre reme-
tido à sociedade. Tributário e crítico de Durkheim, Mauss via, ao mesmo tempo, a ma-
gia alicerçada na crença, freqüentando a noção de sagrado (portanto, irremediavelmente 
ligada à sociedade) e separada da religião pelas peculiaridades do seu rito. Em Mauss a 
magia, como a religião eram fenômenos sociais. Religião, técnica e magia, coabitavam 
socialmente, desenvolviam, a partir de suas peculiaridades, um parentesco social:

A magia só tem parentesco verdadeiro com a religião, de um lado, e as técnicas e ciên-
cias, de outro. 
Acabamos de dizer que a magia tendia a assemelhar-se às técnicas, à medida que se 
individualizava e se especializava na busca de seus diversos fins. Mas, entre essas duas 
ordens de fatos, há mais do que uma similitude exterior: há identidade de função, pois 
como vimos em nossa definição, uns e outros tendem aos mesmos fins. Enquanto a re-
ligião tende à metafísica e se absorve na criação de imagens ideais, a magia escapa por 
mil fissuras da vida mística, onde vai buscar suas forças, para misturar-se à vida leiga 
e servi-la. Ela tende ao concreto, assim como a religião tende ao abstrato. Trabalha no 
mesmo sentido em que trabalham nossas técnicas industriais, medicina, química, etc. 
A magia é essencialmente uma arte do fazer, e os mágicos utilizaram com cuidado seu 
“savoir-faire”, sua destreza, sua habilidade manual.12

Se para Mauss, tanto a religião quanto a magia alicerçavam-se e reiteravam-se em 
ritos, o rito religioso continuava remetendo a algo a mais, inexistente na magia. Desta 
forma o rito mágico mostrava-se como auto-referente. Sua eficácia centrava-se em si 
mesmo, ao contrário do rito religioso, sempre voltado para forças que a sociedade acre-
ditava existir além do rito. Por exemplo, deuses a quem se ofereciam sacrifícios e tinham 
poderes reconhecidos pelos homens que os cultuavam. Aqui, Mauss parece ser tributário, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008200

Artur Cesar Isaia

não só de Durkheim, mas de Robertson Smith, que, antes fez a diferenciação entre rito 
destinado aos deuses e ritos mágicos, definindo os últimos como aqueles que estão à mar-
gem da comunhão da igreja, podendo hostilizá-la.13 Apesar desta diferenciação, Mauss 
vai mostrar a possibilidade da coexistência entre magia e religião, opondo-se à tese de 
Frazer, o qual sustentava que a religião nascera dos fracassos da magia.14 Para Mauss, a 
religião poderia conviver com ritos mágicos, assim como a magia poderia estar impreg-
nada de ritos religiosos. Essa idéia também já aparecia em Robertson Smith. Este traçava 
um paralelo entre a forma como os hebreus viam seus vizinhos politeístas e a maneira 
como os protestantes viam o catolicismo, como um culto eivado de superstição, aspectos 
mágicos, que subestimava a conversão interior.15 Vemos assim, que o diferencial buscado 
por Mauss centrava-se exatamente no estudo dos ritos. É a partir do seu estudo que o 
autor chega às diferenciações buscadas entre religião e magia. Se a proposta de Mauss 
derrubava a oposição entre religião, afirmadora da ética social e magia, afirmadora do do-
mínio individual, continuava havendo o reconhecimento de diferentes objetos empíricos 
e permanecia, portanto, o nosso problema inicial em relação à umbanda brasileira: nossas 
fontes apontavam para um esforço exegético no qual, não apenas a magia estava presente, 
como se mostrava inseparável da religião. A magia freqüentava o rito umbandista e este 
era objeto de reflexão das exegeses de seus intelectuais. Por exemplo, na obra de Jota de 
Oliveira,16 à qual faremos menção mais adiante, o autor buscava um fundamento ético 
para a figura do mago e da magia da umbanda, opondo-os ao que considerava o caráter 
aético do camdomblé. 

Umbanda: a exegese da magia

A compreensão da magia na umbanda é vista neste trabalho a partir de um “corpus” 
documental específico, formado por uma literatura publicada com o fim de demarcar os 
princípios rituais, morais e doutrinários da religião. Livros de espiritualidade, de con-
dução dos trabalhos, de compilação de orações e “pontos” cantados, etc. Esta literatura 
fez parte de um esforço não só doutrinário, mas identitário, da umbanda em formação. É 
nesta literatura, que Ortiz vai identificar a origem do processo de racionalização da um-
banda, segundo a ótica weberiana. Como Ortiz, Maria Isaura Pereira de Queiroz e Paula 
Montero17 insistiram na função do livro e dos intelectuais como inerentes à umbanda. 
Conforme já nos referimos em trabalhos anteriores, não consideramos a obra dos inte-
lectuais da umbanda e, portanto, essas fontes, como suficientes para a compreensão do 
sagrado umbandista. Em estudo publicado no final dos anos 1990, escrevíamos:

...adotamos uma postura relativizante, tanto no que concerne ao papel normatizador 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 201

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

dessas exegeses e desses intelectuais na umbanda, como em se tratando da função do 
livro na nova religião. Sendo assim, encaramos o ‘fazer-se’ umbandista como dotado 
de força inventiva suficiente para bloquear a obra dos intelectuais da umbanda como 
matriz da nova religião. Evidenciamos aqui apenas seu esforço em dialogar e afirmar-se 
frente a significações historicamente reconhecidas como capazes de nomear a realida-
de.18

A discussão que fazemos remete, ao mesmo tempo, ao reconhecimento dessas fontes 
como evidências empíricas insuficientes para a compreensão da umbanda e à tentativa de 
compreendê-las, dialogando com a já apresentada tese da legitimação racional. A presen-
ça da magia nessas fontes é o ponto principal da inquirição que fazemos às mesmas, pro-
curando nexos possíveis de inteligibilidade entre magismo e o processo de legitimação 
racional descrito por Ortiz. Assim, lemos nas Atas do Primeiro Congresso do Espiritismo 
de Umbanda, celebrado no Rio de Janeiro em 1941:

As tendências da umbanda, pelo menos na forma pela qual a vemos praticada, no nosso 
meio, são francamente para a magia e isto lhe denuncia as origens. Todos esses atos e 
atitudes, todas essas situações e circunstâncias na evolução de um terreiro, não obstante 
a falta de uma seqüência lógica que lhes estabeleça um laço e lhes dê a precisa unidade, 
sem o que lhes faltará a necessária força para atingir os colimados fins, todos esses atos 
e atitudes...nos fazem pensar no ritual observado nos santuários antigos, nos templos de 
antanho, nos lugares onde os gênios das civilizações que se foram praticavam a santa 
ciência dos elementos, evocando os princípios sob a proteção dos deuses.19

O autor acima reconhece na umbanda a presença de uma magia “empírica”, não 
sistematizada, o que se subentende deva ceder lugar ao estudo e aplicação dos tratados 
de magia, capazes de dar aos trabalhos da nova religião a “força necessária para atingir 
os colimados fins”. O reconhecimento da magia na umbanda e a necessidade de sistema-
tizar suas práticas levaram Jota Alves de Oliveira a apelar para a magia européia, mais 
precisamente para os ensinamentos de Eliphas Levi em seu “Dogma e ritual de alta ma-
gia”. Para Eliphas Levi, o poder do magismo revela o mago como um homem dotado de 
“onipotência relativa”, podendo agir de modo que “ultrapasse a capacidade comum dos 
homens”.20  

Em Matta e Silva a magia aparece, não apenas na dinâmica dos trabalhos da um-
banda, mas na proposta de um conhecimento iniciático, capaz de possibilitar ao médium 
a manipulação das forças e elementos mágicos. O médium umbandista passa a ser vis-
to também como mago, remetendo os trabalhos de desenvolvimento da mediunidade, 
também para uma clara noção de iniciação. Colocando a oposição entre a umbanda e o 
candomblé, Matta e Silva já adverte o leitor no início de sua obra:

Se você deseja conhecer e entender muitos dos nossos segredos de alta magia, então 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008202

Artur Cesar Isaia

leia... Se você, leitor, tem sede de saber alguma coisa de certo e prático sobre a magia, 
em relação à lua, à mulher e à iniciação, então leia... Mas se você pensa que aqui vai 
encontrar uma doutrina bizarra, patética e fetichista, não leia ... isso você encontrará nas 
obras que dissertam sobre “africanismo, pajelança, catimbó, candomblé, comida de santo, 
camarinha, ebó, etc., apresentados como umbanda.21

Matta e Silva propõe um conhecimento de molde totalmente inicático para os um-
bandistas, fazendo uma clara distinção entre o mundo profano e o detentor destes co-
nhecimentos. Assim, fornece alguns exemplos, nos quais se vê a presença protagonista 
do magismo nessas iniciações. Quando fornece o significado de algumas palavras, esta-
belece claramente a diferença entre aquilo que é dado a conhecer ao mundo profano e o 
que é ensinado ao iniciado pelo do que chama de “arcano”. Nesta obra, o autor diz que 
esse sentido oculto, inicático, foi revelado a ele mediunicamente e o que dá publicidade 
é apenas uma pálida noção do real e sistematizado conhecimento a que se tem acesso na 
formação do médium umbandista. Por exemplo, quando define a palavra criador, remete 
a duas definições, uma profana, outra iniciática, provinda do “arcano”: Criador: ensina-se 
(para o grande público profano) como: s.m. – Aquele que cria ou criou; Deus.... Criador. 
Já na definição iniciática Deus seria: “aquele que pode operar com a natureza das coisas; 
produzir por via de seus elementos...”.22 Ora, a magia remete para uma tentativa de (re) 
criação do mundo, através da busca do domínio humano das forças naturais. Para Ernesto 
de Martino esse empreendimento criador é essencialmente dramático na magia, uma vez 
que nela a própria noção de individualização, típica da razão ocidental, está ausente. Para 
o autor, inexistindo no magismo a noção de uma essência individualizada, é necessária 
uma construção, na qual se busque, através de elementos e técnicas, garantir a presença 
do sujeito no mundo. Por isso o autor evidencia que o mago é visto pelo magismo, como 
o “herói da presença”. Ao invés de caótico e simplesmente anti-social, o magismo, para 
Ernesto de Martino, seria capaz, para os que o praticam e nele acreditam, de resolver 
crises pessoais e sociais e restabelecer a ordem perdida.23 

O trabalho de (re) criação do mundo pelo magismo, obviamente, que não poderia ter 
acontecido sem a oposição da instituição que se colocava como a guardiã de uma verdade 
localizada plenamente fora da experiência humana: a igreja católica. Assim, Paolo Rossi 
compreende a oposição da igreja aos magos durante o medievo e a renascença:

... o mago é combatido, caçado e perseguido, uma vez que ele aparece como o ímpio 
subvertor de uma racionalidade e de uma ordem perfeitas que remontam a Deus e é por-
tanto considerado como aquele que se move por baixo da ordem racional, em contato 
com as potências demoníacas, nos limites do reino do mal. A esta condenação e a esta 
recusa corresponde a transformação da magia em necromancia ou magia ritual e a iden-
tidade que veio a se estabelecer entre astrologia judiciária e astrologia matemática, en-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 203

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

tre alquimia ritualista e alquimia “experimental”. Apenas uma avaliação radicalmente 
diferente do significado do homem no mundo e das tarefas que ele deve assumir diante 
da realidade natural podia permitir ver na magia uma ciência humana, digna dos ho-
mens, que pudesse ser cultivada sem escândalo. E a magia não parece mais subversora 
... justamente quando aquela ordem e aquela harmonia de estruturas são colocadas em 
discussão ou recusadas ... Por isso, na renascença, a magia se torna um fato social.24

A partir desta herança cultural, podemos entender melhor o esforço dos intelectuais 
da umbanda, em um país majoritariamente católico e no qual a igreja aparecia como força 
legitimadora muito considerável do estado e sociedade, em pensar a magia não de forma 
marginal, mas a integrando à nova religião. Vemos na obra dos intelectuais da umbanda 
o elogio simultâneo a diferentes formas de o homem postar-se frente à realidade social. 
Isto, tanto se levarmos em conta, a afirmação da identidade do intelectual, do médium e 
do dirigente umbandista como mago ou sacerdote, quanto os pensando a partir da pro-
posta weberiana, no qual os mesmos poderão assumir legitimações assentadas na racio-
nalidade, na tradição ou no carisma. Um exemplo da coexistência do reconhecimento 
da magia como constitutiva da umbanda e o esforço racionalizador dos seus primeiros 
intelectuais, podemos ler nas teses do já citado Primeiro Congresso do Espiritismo de 
Umbanda. Assim, ao mesmo tempo em que salienta o papel constitutivo da magia e do 
mago como inerentes à umbanda, insiste em separar uma magia “bárbara”, ágrafa e sem 
doutrina, das exegeses da magia pensadas pelos intelectuais da umbanda:

Tudo nas práticas costumeiras de umbanda nos mostra a sua irresistível tendência para 
a magia, da terminologia que lhe é própria, à indumentária que se preconiza para as 
funções, das atitudes aconselhadas aos circunstantes aos banhos de descarga que se 
aplicam nos médiuns. Os pontos riscados ou cantados, a guia e a marafa, o defumador, 
o ponteiro e a pemba são verdadeiros apetrechos de um arsenal de mago, rústicos é 
bem verdade, pela aspereza do acabamento e pelo barbarismo da nomenclatura que 
lhes deram, mas tão expressivos como os exemplares reais por ele representados[...] A 
natureza das suas práticas, revestidas todas elas de tão grosseiros aspectos, assim como 
a rudeza de vocabulário com que se processam os atos da sua estranha liturgia, tudo 
isto lhes justifica a paternidade: umbanda veio do continente negro. Também sou desta 
opinião, muito embora discorde num detalhe.
    Umbanda veio da África, não há dúvida, mas da África Oriental, ou seja do Egito, da 
terra milenária dos faraós, do Vale dos Reis e das cidades sepultadas na areia do deserto 
ou na lama do Nilo.
    O barbarismo afro de que se mostram impregnados os ecos chegados até nós, dessa 
grande linha inicática do passado, se deve às deturpações a que se acham naturalmente 
sujeitas as tradições verbais, melhormente quando, além da distância a vencer no tempo 
e no espaço, têm elas de atravessar meios e idades em absoluto inadaptados à grandeza 
e à luz refulgente dos seus ensinamentos, Com umbanda foi isto o que se deu.25

À involução ágrafa e “bárbara” dos ensinamentos egípcios, ao serem apropriados 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008204

Artur Cesar Isaia

pelas tribos negras, credita o autor a persistência de práticas tão “grosseiras” na umbanda 
brasileira. Daí o trabalho dos homens de letras da nova religião, capazes de restituírem, 
tanto o antigo brilho inicático, quanto o verdadeiro sentido do ritual e da magia, separan-
do-os do “primitivismo” a que as circunstâncias históricas os impregnaram:

Imagine o que se poderia resultar do contato da alta ciência e da religião dos egípcios, 
uma e outra tão profundamente precisas nos seus conceitos e tão expressivas na sua for-
ma representativa dos sentimentos de um povo grandemente civilizado, com os povos 
semi-bárbaros, senão bárbaros, do ocidente africano, das regiões incultas de onde, por 
infelicidade nossa, se processou o tráfego de escravos para o Brasil, de uma escória que 
nos trouxe com suas mazelas, com seus costumes grosseiros e com seus defeitos étnicos 
e psicológicos, os restos desses oropéis (sic) abastardados já por seus antepassados e de 
uma significação que ela mesma não alcançava mais.
Tais foram as tradições orais que nos chegaram de todo o vasto saber acumulado dos 
egípcios, através dos elementos afros que os navios negreiros, no exercício de um co-
mércio infamante, transportaram para as terras brasileiras, nos primórdios da nossa 
formação nacional.26 

Na umbanda, a presença da magia, dessa tentativa de (re) construção do mundo por 
alguém que detém as técnicas de manipulação de dados sensíveis, acena para uma tensão 
constituinte da obra dos seus intelectuais. Ao mesmo tempo em que alguns intelectuais 
umbandistas procuram aproximar-se do ideal sacerdotal, que pressupõe a aceitação de 
uma desigual familiaridade com o sagrado, a umbanda socializa práticas que relativizam 
ou questionam as bases éticas, axiológicas que embasam a leitura cristã do sacerdócio.

É aí que voltamos para Weber e vemos em suas idéias uma possibilidade muito inte-
ressante de tratamento da presença da magia, não só na umbanda, mas na religião como 
um todo. Como Mauss, Weber defende a existência de conteúdos mágicos na religião. 
Contudo, Weber, ao contrário de Mauss não tem como preocupação central o estudo dos 
ritos. Sua preocupação está endereçada para a construção das idéias religiosas, das formas 
diferenciadas pelas quais as abstrações e práticas religiosas influem no comportamento 
humano.  É neste contexto que vamos assinalar que muitas vezes Weber está mostrando 
a presença da magia em crenças e racionalizações religiosas. A obra de Weber não pode 
ser lida de forma a extrair fórmulas simples, resumos didáticos e abrangentes demais. 
Sempre que fazemos isso corremos o risco de desfigurar suas propostas e empalidecer a 
extrema complexidade com que o autor debruçou-se sobre uma realidade, já por ele jul-
gada incapaz de ser vista a partir de um olhar redutor e macro-explicativo. Assim, as opo-
sições religião/magia; culto/conjuro; ética/práticas propiciatórias devem ser relativizadas 
ao lermos Weber. A partir deste ponto de vista, podemos compreender uma religião como 
a umbanda, na qual a magia aparece nas tentativas racionalizadoras de seus primeiros in-
telectuais. Na análise weberiama, a magia aparece muitas vezes, não só nas práticas reli-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 205

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

giosas estudadas, como, em muitas passagens o autor chega a não as colocar em oposição 
frontal à racionalização e à ética, como, por exemplo, ao referir-se a uma racionalização 
da coerção divina, referindo-se à religião hindu. A tendência weberiana parece ser opor 
religião e magia enquanto tipos ideais, mas procurar captar as intensas situações em que 
ambas coexistem historicamente. Neste sentido a obra de Weber estabelece também um 
diálogo interessante com Robertson Smith, contudo indo muito além da diferenciação e 
oposição por ele buscada entre magia, como não dotada de um fundamento ético e reli-
gião, como essencialmente configurada como “comunidade moral”.27 Isto fica muito evi-
dente em Weber, quando o mesmo diferencia e aproxima a idéia de um deus cultuado ou 
forçado, ou seja, quando o autor evidencia as aproximações e afastamentos simultâneos 
entre a idéia de “serviço divino” e “coerção divina”:

Naturalmente, também os elementos específicos do “serviço divino”, a oração e o sacri-
fício, são inicialmente de origem mágica. No caso da oração, os limites entre a fórmula 
mágica e a súplica são fluidos, e precisamente a prática tecnicamente relacionada da 
reza, com moinhos de oração e semelhantes aparelhos técnicos, com fitas de orações 
penduradas ao vento ou pregadas nas imagens dos deuses ou dos santos ou com a 
realização de determinado número de voltas do rosário, contando-se somente a quanti-
dade (quase todos eles produtos da racionalização hindu da coação sobre os deuses), 
é por toda parte mais próxima da primeira do que da última. Não obstante, também as 
religiões indiferenciadas nos demais aspectos praticam a oração autêntica individual, 
como súplica, na maioria das vezes numa forma racional, puramente comercial: o re-
zador apresenta ao deus os serviços prestados, esperando contraprestações correspon-
dentes.28

Vemos bem que Weber está mostrando as possíveis conexões entre magia e serviço 
divino e a possibilidade de uma transformação na idéia de uma divindade a quem se 
cultua ao invés de coagir. Oração e práticas propiciatórias mágicas poderiam conviver 
historicamente, embora religião e magia continuassem como tipos ideais, sem vincula-
ção com a realidade empírica. Essas reflexões articulam-se, na proposta weberiana, com 
preocupações de ordem política. As formas de legitimação existem em Weber em íntima 
conexão com o exercício da dominação e ambas, legitimação e dominação não existem 
sem a crença. A partir dessa associação é que podemos ver que a idéia e a crença em uma 
racionalidade pura (nas dominações e legitimações racionais) é restrita aos tipos ideais. 
Desta forma, “a probabilidade de encontrar obediência para ordens” 29(28) assenta-se, 
antes de qualquer coisa, na crença no caráter legítimo dessas obediências e dessas ordens. 
Toda a forma de dominação repousa na crença na legitimidade desta dominação. Assim, 
a legitimidade racional assenta-se na crença do caráter legítimo “das ordens estatuídas e 
do direito de mando daqueles que, em virtude dessas ordens estão nomeados para exercer 
a dominação (dominação legal)”.30 A questão da legitimidade, portanto, repousa, tanto 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008206

Artur Cesar Isaia

na crença, quanto na confiança no valor da obediência e no reconhecimento das ordens 
estatuídas. Mais do que o reconhecimento por Weber de uma racionalidade intrínseca é a 
crença nas virtudes do estado, das leis, da burocracia, que torna possível uma dominação 
de tipo racional. A crença tem para Weber um papel primordial, não só para edificação 
de uma ordem política, como na configuração do que o autor entende por sociedade e 
cultura. Weber é muito claro quando afirma que nem o costume, nem motivos puramen-
te afetivos, nem justificações racionais “poderiam constituir fundamentos confiáveis de 
uma dominação. Normalmente, junta-se a esses fatores um outro elemento: a crença na 
legitimidade”.31

Portanto, Weber coloca a crença na legitimidade como condição “sine qua non” para 
que se perpetue qualquer tipo de distinção entre dominantes e dominados. Por outro lado, 
Weber está insistindo no caráter histórico e humano com que as formas de dominação 
são constituídas. Diz o autor que devemos compreender os vários tipos de dominação 
distinguindo “as classes de dominação segundo suas pretensões típicas á legitimidade.” 
Se o autor fala em “pretensões à legitimidade”, obviamente que se refere, no caso da 
legitimidade racional, à busca pela consolidação e disseminação de crenças, na confiança 
das virtudes intrínsecas à obediência às leis do estado, às autoridades constituídas. Ou, 
segundo suas palavras, à crença na obediência “a ordem impessoal, objetiva e legalmente 
instituída”.32 O significado da expressão “pretensão à legitimidade” articula-se com sua 
crença na inexistência de racionalidade pura, existente somente enquanto tipo ideal. A 
própria formulação do conceito de tipo ideal é o reconhecimento de que, para Weber, a 
realidade social não se dá a ler de forma puramente racional, exatamente porque é intrín-
seco à ordem social a presença de fundamentos irracionais. Nas proposições teóricas de 
Weber a irracionalidade é fundamental para a compreensão mesmo da cultura ocidental, 
do capitalismo ocidental, que para o autor representam experiências racionalizantes por 
excelênca. Para Weber, os homens inserem-se e endossam uma ordem social sem neces-
sariamente refletirem sobre ela. No caso da dominação racional, confiam e submetem-se a 
uma ordem impessoal e ás suas virtudes, obedecendo. Para tornar mais claro o caráter não 
racional deste processo, basta ater-se ao que a obediência significa para Weber: “a ação 
de quem obedece ocorre substancialmente como se estivesse feito do conteúdo da ordem 
e em nome dela a máxima de sua conduta e isso unicamente em virtude da relação formal 
de obediência, sem tomar em consideração a opinião própria sobre o valor ou desvalor 
da ordem enquanto tal”.33 Este caráter auto-referencial da ordem é o maior atestado das 
tensões entre o racional e o irracional em sua obra, mesmo quando se refere ao ocidente, 
ao capitalismo e às fórmulas políticas liberais. A ordem implícita na noção de obediência 
aparece tão auto-referente quanto os ritos mágicos, cuja eficácia estava centrada, justa-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 207

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

mente na repetição de fórmulas ou gestos dados, não passíveis de reflexão. 
Referindo-se às possibilidades de dominação/legitimação (racional, tradicional e 

carismática), Weber mostra a impossibilidade de pensá-las de maneira essencialista, jus-
tamente por não corresponderem as abstrações sobre as mesmas, totalmente à realidade 
empírica:

O fato de que nenhum dos três tipos ideais ...costuma existir historicamente em forma 
realmente “pura”, não deve impedir em ocasião alguma a fixação do conceito na forma 
mais pura possível. Mais adiante será considerada a transformação das formas de domi-
nação empíricas. Mas ainda assim vale para todo fenômeno histórico empírico de do-
minação que ele não costuma ser um “livro bem raciocinado”. E a tipologia sociológica 
oferece ao trabalho histórico empírico somente a vantagem ...de poder dizer, no caso 
particular de uma forma de dominação, o que há nele de “carismático”, de “carisma 
hereditário”, de “carisma institucional”, de “patriarcal”, de “burocrático”, de “estamen-
tal” etc., ou seja, em que ela se aproxima de um destes tipos, além de trabalhar com 
conceitos razoavelmente inequívocos. Nem de longe se cogita aqui sugerir que toda a 
realidade histórica pode ser “encaixada” no esquema conceitual desenvolvido.34

O papel prévio da crença como instituidora de um ordenamento social aproxima We-
ber de Mauss. A análise de Mauss sobre a eficácia da magia repousa, antes de mais nada, 
na anterior crença social da última:

Convém evitar aqui confundir o mágico verdadeiro com os charlatães de nossas feiras 
ou os brâmanes trapaceiros ... O mágico simula porque lhe pedem para simular, porque 
vão procurá-lo e exigem-lhe que aja: ele não é livre, é forçado a representar, seja um 
papel tradicional, seja um papel que satisfaça a expectativa do seu público. O mágico 
não pede para ser concebido como um indivíduo que age por interesse, a seu favor e por 
seus próprios meios, mas como uma espécie de funcionário investido, pela sociedade, 
de uma autoridade na qual ele próprio é obrigado a crer [...] Assim, a crença do mágico 
e a do público não são duas coisas diferentes; a primeira é o reflexo da segunda, já que 
a simulação do mágico só é possível em razão da credulidade pública.35

Voltando novamente para a obra dos intelectuais da umbanda, a questão de uma 
legitimidade racional nos moldes propostos por Weber poderia ser repensada, trazendo-a 
para a arena das lutas políticas. Não apenas como esforço exegético-racional, mas como 
um projeto político, ligado historicamente às escolhas e às disputas humanas. Projeto 
para criar a crença na racionalidade das exegeses dos intelectuais da umbanda, crença no 
direito que esses homens e mulheres, que essas federações e órgãos deliberativos tinham 
de interpretarem, prescreverem, ordenarem a nova religião. Contudo, pensamos que, a 
partir de Weber, este é apenas um dado da questão. Se a legitimidade racional proposta 
por Weber existe apenas na sua inteireza na noção de tipo ideal, esses intelectuais da 
umbanda poderiam desenvolver, histórica e simultaneamente, estratégias de legitimação 
não restritas de maneira excludente a cada componente da tríade weberiana (racional, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008208

Artur Cesar Isaia

tradicional e carismática). Ou estratégias de legitimação assentadas na crença e no va-
lor moral da ordem impessoal e racional; ou no respeito às normas cristalizadas pela 
tradição; ou nas qualidades pessoais dos que se arvoravam no direito de responderem, 
em última instância, pela umbanda. A inexistência de uma leitura processual, linear e 
progressiva das formas de dominação/legitimação, na qual a racionalidade representasse, 
de forma irredutível, o estatuto de convivência e fundamentação do poder é apresentado 
por Weber, quando o autor analisa a formação da burocracia ocidental. Ao mesmo tempo 
em que a burocracia exerce e atesta a presença da racionalidade, esses funcionários po-
deriam desenvolver apetites de poder subversores, arvorando-se o direito de titulares do 
domínio político. Nesse caso, a saída proposta por Weber, poderia residir no chamamento 
a uma liderança de tipo carismático, que prescindisse do poder dos burocratas, que se 
fundamentasse diretamente na adesão popular aos seus poderes pessoais. Nesta ocasião, 
enquanto a burocracia estatal estaria interessada na manutenção de formas de legitimação 
que a credenciasse enquanto grupo familiarizado com a racionalidade do estado, sua opo-
sição estaria propensa ao chamamento de legitimações baseadas no carisma do titular do 
poder. Isto atesta claramente que no pensamento weberiano os conteúdos irracionais são 
possíveis e estão presentes mesmo em um mundo racionalizado, desencantado. A irracio-
nalidade em Weber parece ser algo que ameaça, a racionalidade do mundo, mesmo onde 
a última desenvolveu-se e impôs-se.

No “corpus” por nós trabalhado, temos muitas vezes a coexistência de projetos de 
legitimações racionais com tipicamente carismáticas. Isto acontece, por exemplo, nas 
narrativas sobre o surgimento da umbanda, em escritos sobre um dos mitos fundantes 
mais conhecidos da nova religião: o que remete á figura de Zélio de Moraes.36 A tentativa 
em estabelecer uma exegese racional, inclusive da magia, vem junto com o trabalho em 
tentar afirmar essas racionalizações a partir da familiaridade com o detentor da mensagem 
fundante da umbanda. A autoridade e a legitimidade de Zélio na umbanda vêm de uma 
narrativa biográfica na qual o mesmo aparece como um ser privilegiado, dotado de pode-
res mediúnicos fabulosos, de uma intimidade com o “outro lado”, realmente notáveis. Ele 
é um escolhido pelo “astral superior” como seu intermediário para difundir a mensagem 
fundadora de uma nova religião, tipicamente nacional. O 15 de novembro de 1908 apare-
ce nessa narrativa como o marco inicial da nova religião, quando, em uma sessão espírita 
“manifestou-se”, através de Zélio de Moraes, pela primeira vez, o Caboclo das Sete En-
cruzilhadas.  Zélio teria sofrido uma grave doença que o tornara paraplégico. A sua cura 
e a “manifestação” de Sete Encruzilhadas, revelando a missão de Zélio de trabalhar pela 
nova religião, forma o que Diana Brown37 chama de “mito de origem” da umbanda, o 
que é relativizado, como vimos, por Giumbelli. O que podemos ver é que a partir dessa 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 209

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

narrativa, muitos intelectuais da umbanda vão reivindicar um papel proeminente na nova 
religião, apelando para a sua filiação e proximidade à “verdadeira umbanda”, aquela tra-
zida pelo Caboclo das Sete Encruzilhadas, através da mediunidade de Zélio de Moraes. 
Os poderes de Zélio confundiam-se nas diversas narrativas, com o poder do espírito que 
ele recebia e que trazia a mensagem fundante da umbanda. Leal de Souza, chega a dizer 
que o Caboclo das Sete Encruzilhadas, através de Zélio de Moraes, “reproduziu o mila-
gre do Divino Mestre, fazendo voltar à vida, uma moça, cuja morte fora atestada pelos 
médicos”.38  A figura de Zélio ocupa um lugar central neste “mito de origem” da umbanda 
e a forma como ele é narrado, com seus acréscimos e ressignificações aponta claramente 
para a tentativa de firmar a crença nos poderes e na missão excepcionais deste homem. 
Pensamos que mais importante que o exercício de uma autoridade e supremacia históricas 
na umbanda por Zélio, esse “mito de origem” revela o que é essencial na noção weberiana 
de legitimidade: a pretensão historicamente apresentada por aqueles que desejam fruir do 
exercício da sua autoridade e que, por isso, tentam inculcar e socializar a crença a “crença 
na legitimidade” a que se refere Max Weber. Se há a tentativa de fundar a legitimidade da 
autoridade de um grupo na sua proximidade com o líder e na crença do seu carisma (o que 
perpetuaria ou criaria39 a ascendência de Zélio e do grupo de intelectuais a ele ligado), há 
também simultaneamente, na umbanda, o projeto tendente à socialização da crença em 
valores racionais, desencantados segundo a ótica weberiana e capazes de submeterem a 
própria magia ao esforço exegético. 

Logicamente que ao pensarmos a possibilidade de simultaneidade das formas de 
legitimação weberiana, devemos pensá-las histórica e relativamente. Agentes religiosos 
específicos tenderiam a desenvolver estratégias de legitimação diferentes na ordem reli-
giosa, a partir dos interesses que desenvolvem na arena da luta político-religiosa, como no 
caso pensado por Weber, no qual a racionalidade “traída” pela burocracia estatal poderia 
sofrer as investidas da liderança carismática. Por outro lado, um mesmo agente religioso 
poderia desenvolver diferentes buscas de dominação/legitimação, conforme interagisse 
com a realidade histórica. Um exemplo do segundo caso podemos ter na obra dos intelec-
tuais da umbanda, nos quais as exegeses racionalizantes não estão sempre opostas a tenta-
tivas de fundamentarem sua legitimidade na proximidade a uma liderança carismática. 

Para pensarmos apenas nos jogos inerentes às figuras do mago e do sacerdote e sua 
simultaneidade nas obras dos intelectuais da umbanda, uma contribuição da crítica lite-
rária pode servir de interessante chave analítica. Referimo-nos à obra do holandês André 
Jolles, praticamente contemporâneo de Max Weber. Se, por um lado, Jolles apresenta uma 
clara influência do estruturalismo, por outro, como Weber, aposta na compreensão. Busca 
na obra literária os “vínculos e conjunção de articulações internas”,40 algo muito próximo 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008210

Artur Cesar Isaia

das idéias de analogia, parentescos espirituais, atrações eletivas estudas por Weber. Para 
Jolles há na linguagem e no universo uma “divisão de trabalho”, resumidas quase ideal-
mente nas figuras daqueles que cultivam, dos que fabricam e dos que interpretam. Assim, 
a partir da inserção e cultivo da linguagem grupal, o homem desenvolveria três posições 
básicas frente à realidade social: ele pode ser circunstante (se ele cultivar), obstante (se 
ele fabricar) e intérprete (se ele der sentido à realidade). A figura do circunstante é a da-
quele, inserido em uma linguagem grupal com endereçamento claramente conservador, 
aceitando a obviedade do mundo e contentando-se com essa conservação. O circunstante 
pode ser identificado no seguidor tranqüilo e ingênuo das religiões, dos princípios da ética 
social, do gosto e do pensar da maioria que o rodeia. Para ele a realidade sócio-cultural 
é óbvia, natural, já dada e a ela submete-se fatalistamente. Este homem é identificado 
por Jolles na figura do camponês, sujeito a uma ordem natural e aos atos repetitivos 
que denotam sua sujeição a ela: “O agricultor semeia o grão em sulcos bem ordenados, 
brota uma seara; semeia grãos num horto e brota uma floresta; conduz a vaca ao touro, a 
égua ao garanhão e nascem vitelos e potros.”41 A essa figura que perpetua a conservação 
opõe-se a figura do obstante, marcado pela vontade de mudar a “obviedade” e o caráter 
apriorístico da realidade. Identificado por Jolles no artesão, seu papel é o de “mudar a 
ordem das coisas dadas na natureza, de modo que elas deixam de ser naturais”.42 Assim, 
o obstante subverte a realidade, (re) cria um mundo ao qual não quer se submeter, e nessa 
(re) criação impõe sua vontade, podendo interromper processos naturais e perturbar uma 
realidade dominada por superiores que se querem inquestionáveis (essa é a função da 
cultura na vida humana, mas pode ser também aproximada com o trabalho subversor e 
criador do mago, para quem não existe conformação a uma realidade “óbvia”, ao contrá-
rio, ela pode ser transformada a qualquer momento). Aqui, por outro lado, Jolles e Mauss 
aproximam-se, ao revelar o último, a similitude entre técnica e magia.43 A terceira posição 
desenvolvida na linguagem grupal por Jolles é a do intérprete, aquele que confere sentido, 
que interpreta a vida. Quem interpreta, dá sentido a essa subversão á ordem natural pro-
cessada pela cultura é o intérprete. É ele que, nessa interpretação, vai decidir pelo caráter 
lícito ou ilícito da produção cultural, pela conformação ou não das produções culturais ao 
que é considerado bom, justo, belo, às perguntas básicas que norteiam as tensões entre a 
liberdade humana e as noções éticas: posso, devo, quero? Segundo Jolles: “é necessário 
adicionar ao trabalho que vincula as coisas a uma ordem, bem como àquele que altera 
a ordem das coisas, um terceiro trabalho, que é a prescrição da ordem”.44 Nas formas 
simples estudadas por Jolles esta é uma tarefa eminentemente sacerdotal: dotar o mundo 
de sentido, interpretar, sancionar ou negar o que, por não ser mais considerado natural, 
não se impõe por si só ao homem. É o sacerdote que, não apenas sanciona ou condena 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 211

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

o mundo da cultura, mas transforma o profano em sagrado, os acidentes geográficos em 
hierofanias, a profecia em revelação, os costumes sociais em normas ético-religiosas. 
Para Jolles todo esse trabalho é feito na linguagem. É pela linguagem que o mundo é 
nomeado e a realidade é interpretada. Aí está o processo pelo qual a linguagem “apodera-
se” da realidade, nomeando-a. Aí reside a função mágica da linguagem. Como na magia, 
a linguagem evoca, ela “chama (vocare) uma coisa de tal modo que ela nasce...”,45 mas 
ao mesmo tempo a linguagem interpreta, atribui sentidos, valores e aí reside o a função 
sacerdotal da linguagem. 

Na obra dos intelectuais da umbanda vemos, assim, uma tensão entre a inconformi-
dade frente a um mundo que se pode transformar pela magia e a aceitação de um poder 
considerado maior do que a vontade das criaturas. Por outro lado, esses intelectuais da 
umbanda arvoravam-se dotados de uma missão claramente sacerdotal, segundo a con-
cepção de Jolles. São eles que tentam dar sentido, interpretar, decidir pelo lícito e ilícito, 
pelas origens da religião, pelas normas rituais, pelos fundamentos éticos num esforço 
prescritivo, capaz de firmar a sua autoridade frente à massa dos seguidores. São vários os 
nomes dos intelectuais da umbanda que tentaram codificá-la, interpretá-la, sistematizar 
um código de ética e aproximá-la do ideal sacerdotal judaico-cristão. Um dos intelectuais 
da umbanda que mais a sério levou a idéia de uma formação sacerdotal e da necessidade 
de uma padronização ritual e doutrinária na religião foi Jerônymo Vamzelotti, fundador 
do Conselho Nacional Deliberativo da Umbanda e dos Cultos Afro-Brasileiros (CONDU) 
e ex-seminarista católico. Vanzelotti fundou no Rio de Janeiro a Confraria Nossa Senhora 
do Rosário, que seguia um ritual extremamente elaborado e minucioso. Apresentando-se 
sempre como sacerdote, Vanzelotti sistematizou uma série de informações destinada à 
formação sacerdotal na umbanda. Foi o “Seminário Primeiro de Formação Sacerdotal de 
Umbanda”, publicado posteriormente.46 Outra tentativa, fora do eixo Rio-São Paulo, deu-
se no Rio Grande do Sul, com Laudelino Manoel de Souza Gomes, que fundou nos anos 
1930 a Congregação dos Franciscanos Espíritas de Umbanda, com evidente inspiração 
nas Ordens Terceiras, criadas por São Francisco de Assis no século XIII, para leigos de 
ambos os sexos. Na Congregação o ideal sacerdotal é explícito, havendo uma rígida hie-
rarquia, que culmina na autoridade máxima, denominada “Irmão” ou “Irmã Maior”. Sua 
autoridade no terreno doutrinário não deve ser posta em discussão pelos congregados, 
que são sujeitos a um rígido código de conduta, principalmente em relação às mulheres 
(uma congregada teria sido expulsa por ter sido fotografada em bloco carnavalesco).47 A 
umbanda praticada ainda hoje pelos “Franciscanos” segue um ritual próprio, considera-
do “recebido” mediunicamente pelo fundador e denominado de “ritual de semiromba”. 
Este ritual busca pontos de contato com o catolicismo, a começar pelo burel, inspirado 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008212

Artur Cesar Isaia

nas vestes franciscanas usadas pelos congregados. O esforço sacerdotal em sancionar ou 
proscrever as produções culturais proposto por Jolles, pode ser exemplificado na exegese 
que Laudelino elaborou em relação à correspondência sincrética entre Iemanjá e a Virgem 
Maria. Laudelino reelabora o mito iorubano de Iemanjá, segundo o qual ela foi violentada 
por seu filho Orugan. Em 1948 Laudelino ensinava que Iemanjá teria sido levada aos céus 
por Oxalá, a fim de não sucumbir ao intento incestuoso de seu filho.48 Essa reelaboração 
é extremamente significativa ao contextualizá-la e relacioná-la com as discussões na hie-
rarquia católica, que levaram, dois anos após, à proclamação do dogma da assunção de 
Maria pelo papa Pio XII. 

Se pensarmos como Jolles, os intelectuais da umbanda desenvolveram tanto o traba-
lho sacerdotal em interpretar as produções culturais, quanto o trabalho criador do mago, 
capaz de colocar em xeque a perenidade dos significados sociais. Se pensarmos próximos 
a Weber, poderemos identificar na obra desses intelectuais simultâneas tentativas de de-
sencanto e encantamento; de exegeses racionalizantes, carisma e tradição.

Notas
* Professor Doutor na Universidade Federal de Santa Catarina, Departamento de História/Programa de 
Pós-Graduação em História.
1 ORTIZ, Renato. A morte branca do feiticeiro negro. Umbanda e sociedade brasileira. São Paulo, Bra-
siliense, 1991. p. 212
2 No caso específico dos terreiros, Lísias Nogueira Negrão, mostra, por um lado o caráter “predominante-
mente mágico” da umbanda e seu convívio com as idéias de moralidade e com o controle dos comporta-
mentos individuais. NEGRÃO, Lísias, Nogueira. Magia e religião na umbanda. Revista USP. São Paulo, 
USP, n.31, set./nov., 1996, pp. 76-89.
3 ORTIZ, op. cit., p. 166.
4 A expressão “intelectuais de umbanda” é usada para referirmo-nos aos homens e mulheres que se lança-
ram ao esforço exegético-organizativo da nova religião a partir da primeira metade do século XX.
5 ORTIZ, op. cit., p. 187.
6 Idem, pp. 211-212.
7 Idem, p. 213.
8 DURKHEIM, Émile. Sobre la definición de los fenômenos religiosos. In: DURKHEIM, Émile. Classifi-
caciones primitivas y otros ensayos de antropologia positiva. Barcelona, Editorial Ariel, 1996, p. 128.
9 DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa. In: DURKHEIM, Émile. Textos Escolhi-
dos. São Paulo, Abril Cultural, 1978, pp. 215-216.
10 MAUSS, Marcel. Sociologia e Antropologia. São Paulo, Cosac Naufy, 2003 [1950], pp. 162-163. (o 
grifo é nosso)
11 MAUSS, op. cit., p. 174
12Tanto Robertson quanto Durkheim vão opor à prática solitária e a ética da magia a uma “religião primiti-
va”, vista como uma comunidade moral que exprimia os valores da comunidade, expressa em deuses que 
exprimem os valores desta comunidade. Ver: SMITH, William Robertson.Lectures on the religion of the 
Semites. New York: Ktav, 1969; DURKHEIM, op.cit., 
13 FRAZER, James. La rama dorada: magia y religión. México: Fondo de Cultura Econômica, 1995. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008 213

Religião e magia na obra dos intelectuais da umbanda

14 Sobre o assunto, ver os comentários de J.S. Black e G. Chrystal, citados por Douglas. DOUGLAS, 
Mary. Pureza e perigo. Lisboa, Edições 70, 1991.
15 OLIVEIRA, Jota Alves de. Magias da UmBanda (Livro Doutrinário). Rio de Janeiro, Editora Eco, s.d.
16 QUEIROZ, Maria Isaura Pereira de. Évolution et création religieuses: les cultes afro-brésiliens. ������Diogé-
ne.  (115):3-24, 1981. Também, da mesma autora, ver Identidade nacional, religião, expressões culturais. 
In: SACHIS, Viola (org.). Brasil & EUA. Religião e identidade nacional. Rio de Janeiro, Graal, 1988. 
MONTERO, Paula; ORTZ, Renato. Contribuição para um estudo quantitativo da religião umbandista. 
Ciência e Cultura.  28(4): 407-17, 1976.
17 ISAIA, Artur Cesar. Ordenar progredindo: a obra dos intelectuais de Umbanda no Brasil da primeira 
metade do século XX. Anos 90. Porto Alegre, UFRGS, v.11, 1999, pp. 97-120.
18 REGO, Alfredo Antonio. Umbanda e os sete planos do universo. In; FEDERAÇÃO ESPÍRITA DE 
UMBANDA. Primeiro Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda. Rio de Janeiro, Jornal do Co-
mércio, 1942, pp. 112-113.
19 LEVI, Eliphas. Apud. OLIVEIRA, op. cit., p. 22.
20 MATTA E SILVA, W.W. Doutrina secreta da Umbanda. Rio de Janeiro, Livraria Freitas Bastos, 1985. 
[1967], p. 6.
21 Idem, p. 32. (grifo nosso) 
22 DE MARTINO, Ernesto. Le monde magique. Paris, Institut Sanofi-Synthélabo, 1999, p.157.
23 ROSSI, Paolo. Francis Bacon: da magia à ciência. Londrina, Eduel, Curitiba, Editora da UFPR, 2006, 
p. 112.
24 OLIVEIRA, Baptista de. Umbanda, suas origens – sua natureza e sua forma. In: Federação Espírita de 
Umbanda. Primeiro Congresso Brasileiro do Espiritismo de Umbanda, pp. 113-114.
25 Idem, p. 116.
26 SMITH, op. cit., p.
27 WEBER, Max. Economia e sociedade. Fundamentos de Sociologia Compreensiva. Brasília, Editora da 
UnB, 2009, p. 292 (o grifo é nosso).
28 Idem, p.139.
29 Idem, p. 141
30 Idem, p. 139.
31 Idem, p. 141.
32 Idem, p. 140
33 Idem, p. 143 (o grifo é nosso).
34 MAUSS, op. cit., pp. 130-131.
35 As investigações de Emerson Giumbelli apontam para a emergência recente da figura de Zélio de Mo-
raes e da narrativa a ele imputada como “pioneiro” da umbanda: “Se observarmos os textos – acadêmicos 
e umbandistas – que destacam e singularizam, de certo modo, a figura de Zélio de Moraes, podemos 
notar que datam de um período relativamente recente: todos são posterioresà década de 1960. De fato, 
ao perscrutar registros anteriores, jamais localizei referências da mesma natureza a Zélio de Moraes. 
Seu reconhecimento como uma figura seminal da constituição da umbanda encerra uma dupla ironia: a 
marioria das referências é contemporânea ou posterior à morte de Zélio, que ocorreu em 1975, aos 83 
anos de idade; e aponta para um interesse pela ‘fundação’ e pela ‘origem’ de ‘uma religião’ exatamente 
quando a dispersão doutrinária e ritual e a divisão institucional parecem se impor de modo inexorável.” 
GIUMBELLI, Emerson. Zélio de Moraes e as origens da umbanda no Rio de Janeiro. In: GONÇALVES, 
Wagner. Caminhos da alma. São Paulo, Summus. 2002, p. 189.
36 BROWN, Diana. Uma história da umbanda no rio. In: BROWN et al. Umbanda e política. Rio de Ja-
neiro, Marco Zero, 1985.
37 APUD TRINDADE, Diamantino F. Umbanda e sua história. São Paulo, Ícone, 1991, p. 56.
38 Perpetuaria se aceitarmos que havia a liderança de Zélio de Moraes e o reconhecimento de seus poderes 
pessoais, como é propalado no respectivo “mito de origem”, repetido por alguns intelectuais da umbanda. 
Criaria se aceitarmos a opinião de Giumbelli, segundo a qual esta narrativa refere-se a um posterior esfor-
ço no sentido de marcar a ascendência de Zélio e seu papel fundante na nova religião. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 195-214, jul. 2008214

Artur Cesar Isaia

39 JOLLES, André. As formas simples. Legenda, saga, mito, adivinha, ditado, caso, memorável, conto, 
chiste. São Paulo, Editora Cultrix, 1976.
40 Idem, p. 21.
41 Idem, Ibidem. 
42 MAUSS, op. cit., p. 174.
43 JOLLES, op. cit., p. 22.
44 Idem, p. 25.
45 VANZELOTTI, Jerônymo Huberto. Umbanda. Corpo de doutrina e código de ética. Rio de Janeiro, 
Confraria Nossa Senhora do Rosário, 1983. 
46 VALDOVINO, Adelina. Entrevista ao autor. Porto Alegre, 27 de abr. de 1997.
47 O ORIGINAL CULTO DA UMBANDA NO RIO GRANDE DO SUL. Correio do Povo. Porto Alegre, 
04 de fevereiro, 1948, p. 20.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 215

HISTÓRIA E RELIGIÃO NA CONFIGURAÇÃO  
DO CAMPO EDUACIONAL BRASILEIRO:  

uma análise da singularidade  
de uma situação-pessoa

Marcos Cezar de Freitas*

Resumo
Este ensaio analisa a presença dos 
temas história e religião no processo 
de configuração do pensamento 
educacional brasileira. Esse 
objetivo é alcançado por intermédio 
da análise da peculiaridade presente 
no pensamento educacional de 
Anísio Teixeira.
Palavras-chave
 História; religião; campo 
educacional; Anísio Teixeira. 

Abstract
This essay analises the presence of 
two subjects, history and religion, 
in the process of configuration of 
Brazilian educational thought. 
This target is reached through 
considerations  about the 
peculiarity of Anísio Teixeira’s 
educational thought.
Keywords
 History; religion; educational 
field; Anísio Teixeira.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008216

Marcos Cezar de Freitas

Introdução

História e religião, assim conectadas, constituem campo de análise no qual encontro 
uma complexidade singular, em certo sentido mais desafiadora do que se estivesse movi-
do pela intenção de comentar a história ou a historiografia da religião, fosse qual fosse.

Pode ser estimulante pensar que, se estão aqui conectadas, estão porque a condição 
de campos distintos, constituídos com especificidades próprias, não interdita, ao contrá-
rio, incentiva o pesquisador a pensar história e religião com possibilidades heurísticas que 
estão permanentemente interessadas e necessitadas dos conteúdos que um campo tem a 
oferecer ao outro.

Há cerca de duas décadas tenho encadeado pesquisas que têm por eixo estruturante 
a investigação dos temas infância e educação quando convertidos em objeto de ciência. 
Este é meu lugar de fala.

Nesse percurso, a configuração de objetos de ciência, em muitos episódios, se fez 
acompanhar de narrativas, situações e personagens que, no todo ou em parte, zelavam por 
indicar que a assunção de qualquer tema à condição de interesse da ciência equivalia a 
uma elevação gloriosa, suficiente para retirar daquele objeto as modulações impertinentes 
da religião.

Contudo, no âmbito da história da educação escolar da criança, não foram poucas as 
ocasiões nas quais foi possível identificar o homem religioso fazendo ciência, inclusive 
da educação. Ou seja, o homem da religião compareceu ao meu percurso investigativo 
como personagem de todas as tramas nas quais o moderno esteve em construção ou, pelo 
menos, em disputa.

História e religião, conectadas ou não, se revelaram temas desestabilizadores de cer-
tezas. Isso se repete toda vez que é necessário investigar atitudes intelectuais diante do 
tempo e, principalmente, diante da permeabilidade à transcendência. 

A desestabilização de certezas se apresenta porque é possível compreender a sedi-
mentação de idéias, camada a camada, no bojo do processo histórico que, em menos de 
um século, formou aquilo que, com alguma imprecisão, pode-se designar como “pensa-
mento educacional brasileiro”. Se for possível compreender um processo de sedimenta-
ção de idéias, no caso específico a ser analisado aqui tal compreensão perde muito em 
alcance e profundidade sem os temas história e religião.

A permeabilidade à transcendência foi (e é) facilmente assimilada como sinal de 
impermeabilidade à ciência. Algo semelhante ocorre em relação à percepção de tempo 
histórico, muito especialmente em relação às representações do tempo histórico que se 
manifestam no âmbito da história da educação. É espantoso o número de atitudes intelec-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 217

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

tuais que, por dentro do campo da educação, edificaram teorias da história interessadas 
em confirmar a validade da premissa de que o tempo da história só se torna efetivamente 
perceptível (e mensurável) quando liberto das amarras da religião. Mais do que não-ciên-
cia, o campo da transcendência seria uma espécie de Sitz im Leben (contexto vital) sujeito 
a admitir somente os tempos de suas Revelações, jamais o transcorrer do mundano. 

Essas considerações prévias se apresentam aqui com o intuito de compartilhar uma 
trajetória de pesquisa. Não foi possível, nesses anos todos, praticar história da infância e 
da educação, ambos focados como objetos de ciência, sem estabelecer, no paralelo, uma 
linha investigativa sobre o “lugar” da história e da religião na configuração do pensamen-
to educacional que, em cada circunstância, se arvorava a confirmar o que é ou não objeto 
da ciência. 

Por isso, o objetivo deste artigo consiste em explorar as contradições que as catego-
rias história e religião instalaram naquilo que considero ser a expressão mais consistente 
de pensamento educacional brasileiro, a “tradição anisiana”, em outras palavras a obra de 
Anísio Spínola Teixeira.1

Sem conceder um lugar de destaque aos temas história e religião, a meu ver, não é 
possível compreender as vicissitudes presentes nesse processo que, no transcorrer do sé-
culo XX, definiu fundações e permitiu enfrentamentos entre os que se consolidaram como 
figuras de proa do pensamento educacional brasileiro. 

Participo, portanto, deste dossiê na condição de pesquisador do pensamento educa-
cional e dos seus objetos de ciência. Os interlocutores desse campo sabem da impossibi-
lidade de se caminhar nessa senda sem os temas história e religião. 

Por isso, minha expectativa é que o universo da educação possa acrescentar mais um 
novo ângulo de visada para o tema deste dossiê. 

Tempos históricos e religião: mitos da (des)aceleração do tempo.

Em 1962, o ensaio Duplicidade da aventura colonizadora na América Latina e sua 
repercussão nas instituições escolares, publicado por Anísio Teixeira, intelectual baiano 
cuja biografia se confunde com a história da escola pública brasileira, deu ampla visibili-
dade ao fato de que história e religião estavam no coração dos argumentos que se batiam 
para definir “o lugar” da escola pública na cultura brasileira.2

Anísio Teixeira não é somente uma personagem histórica de relevo na trama que, no 
transcorrer do século XX, procurou construir e multiplicar os processos de escolarização 
sonhados já nos primeiros sonhos republicanos do século XIX.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008218

Marcos Cezar de Freitas

Anísio Teixeira foi provavelmente o mais consistente idealizador de instituições e 
instâncias planejadas com o objetivo de fomentar a pesquisa educacional “com base no 
profundo conhecimento da realidade”.

Em nome da convicção de que a realidade brasileira tinha algo de singular a  ser 
desvelado, seus escritos e seus projetos, entre tantas realizações, também se tornaram 
portadores de uma espécie de imagem síntese do que seria compreender e investigar os 
temas história e religião  em “países com muitos tempos históricos”, tal como julgava ser 
o Brasil.

O intelectual baiano, nasceu em 1900 e cresceu no interior da Bahia, em Caetité. Sua 
trajetória escolar foi marcada pelo profundo apreço que desenvolveu em relação à Com-
panhia de Jesus. Seu convívio com jesuítas por pouco não resultou na sua consagração 
religiosa, possibilidade que só foi definitivamente descartada quando suas estadas na Eu-
ropa e, depois, nos Estados Unidos amadureceram e confirmaram nele um compromisso 
definitivo com a educação.3

Essa brevíssima referência às raízes religiosas de Anísio Teixeira tem um único ob-
jetivo que é o de inibir qualquer associação entre as imagens que o autor ajudou a tecer 
sobre as “duplicidades da aventura colonizadora” com sentimentos anti-religiosos ou 
anti-clericais. 

Como se verá, o autor elaborou um juízo negativo e severo em relação ao lugar que 
a religião ocupou na história da configuração do Estado brasileiro. Tal severidade, porém, 
a despeito do que muitos de seus críticos disseram, nunca teve pretensões belicosas em 
relação à Igreja Católica, sua primeira pátria intelectual. 

Qual seria, então, no bojo de sua obra, a imagem síntese elucidativa do “lugar” da 
história e da religião naquilo que conformava a realidade brasileira como realidade “atra-
sada”?

Entre os vários motivos pelos quais o período imediatamente posterior à Segunda 
Guerra Mundial costuma ser rememorado desponta sempre com vigor a referência ao 
fato de que do final da década de 1940 até 1968 viveu-se um momento sui generis. Tal 
referência deve muito ao tom de mobilização e renovação que se disseminava no âmbito 
da produção e circulação de idéias. Consolidou-se na memória que rege as narrativas 
sobre aquele período breve, mas intenso, o lugar proeminente ocupado pela disputas que 
visavam determinar os passos “necessários” para a construção do futuro.

O futuro estava permanentemente em disputa e era a proliferação de estratégias para 
construí-lo a responsável por um sem-fim de militâncias, adesões ou repulsas entre seto-
res da sociedade brasileira.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 219

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

No plano da análise sobre os enfrentamentos intelectuais, poucas vezes se reconhece 
que, naquelas circunstâncias, mais do que disputar a formatação do futuro, entrecortava a 
sociedade um processo contínuo de reposição de temas que eram buscados para aquilatar 
o “peso do passado” na forma social adquirida por nossas instituições. Era esse também 
um processo que alinhavava ou distanciava intelectuais que estavam a retomar a produ-
ção de sínteses sobre o Brasil. 

No após Segunda Guerra, as sínteses presentes em Raízes do Brasil (1936), Casa 
Grande & Senzala (1933) e Formação do Brasil Contemporâneo (1942) já dispunham de 
adeptos e detratores consolidados. Àqueles ricos empreendimentos analíticos se somaram 
outros que em concordância ou discordância com os pressupostos de Sérgio Buarque 
de Holanda, Gilberto Freyre,4 Caio Prado Júnior,5 alimentaram a intenção de identificar 
exatamente o quê no processo de formação do Brasil contribuíra para que, naquela cir-
cunstância, o futuro estivesse ainda tão em aberto e, ao mesmo tempo, tão vulnerável a 
tradicionalismos considerados deletérios.

Em meio a uma conjuntura que favorecia a circulação de inúmeras representações 
do passado como “infância” dos problemas contemporâneos, o século XVI foi converti-
do em imagem fundadora, representação do aprisionamento do tempo histórico na não-
temporalidade da transcendência.

Anísio Teixeira interveio analiticamente nesse processo de disputas com uma démar-
che que, a seu modo, posicionou frente a frente história e religião. 

Em chave buarquiana dispôs para os educadores brasileiros um referencial de análise 
que fez escola e que deu origem a um repertório crítico que acompanhou por muito tempo 
os mais densos debates educacionais brasileiros.

O século XVI no argumento de Anísio foi o ponto de partida para a cisão entre os 
“ideais proclamados e os atos concretamente levados a efeito”. Da parte da sua obra que 
se ocupou com demonstrar a distância entre intenção e gesto emergiu um paradigma que 
fez da história da educação uma espécie de fonte de comprovação da tese que sustentava 
com aquela forma particular de analisar história e religião.  

Sua questão de fundo pode ser assim resumida: o pressuposto para analisar qualquer 
tema, seja o da educação, o da história, o da religião ou o do Estado, é o de que “toda 
transplantação cultural é destrutiva”. 

Anísio Teixeira encontrou na experiência de expansão territorial vivida por Portugal 
uma espécie de causa endógena para um conjunto de problemas que teria marcado a so-
ciedade brasileira profunda e negativamente, de forma muito contundente na organização 
e oferta de educação pública.

	



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008220

Marcos Cezar de Freitas

Em Sérgio Buarque de Holanda encontrava um ponto de partida que organizava sua pró-
pria maneira de estabelecer conexões entre causa e efeito:

(...) Em terra onde todos são barões não é possível acordo coletivo durável, a não ser por 
uma força exterior respeitável e temida. Os privilégios hereditários, que, a bem dizer, 
jamais tiveram influência muito decisiva nos países de estirpe ibérica, pelo menos onde 
criou fundas raízes o feudalismo, não precisaram ser abolidos neles para que se firmas-
se o princípio das competições individuais. À frouxidão da estrutura social, à falta de 
hierarquia organizada devem-se alguns dos episódios mais singulares da história das 
nações hispânicas, incluindo-se nelas Portugal e Brasil (...). Os decretos dos governos 
nasceram em primeiro lugar da necessidade de se conterem e de se refrearem as paixões 
particulares momentâneas, só raras vezes da pretensão de se associarem permanente-
mente as forças ativas. A falta de coesão em nossa vida social não representa, assim, 
um fenômeno moderno.6

Anísio Teixeira apropriou-se dessa premissa construída por Holanda e fez dessa 
apropriação um movimento analítico criativo, capaz de fazer circular intensamente entre 
os educadores muitas representações do desterro. Isso ele fez em prol de uma argumenta-
ção que se movia ao redor da recusa intransigente às transplantações culturais. Dizia: 

Os brasileiros eram europeus nostálgicos, transviados nestas paragens tropicais. (...) 
Esse tipo cultural dúbio, ambivalente, nem peixe nem carne, acabou por criar nestas 
terras novas da América algo de congenitamente inautêntico, de congenitamente cadu-
co, na cultura americana. (...) A verdade é que resistiam às forças de formação nestas 
paragens de uma cultura autêntica, com arraigado sentimento de estrangeiros em sua 
própria terra.7

Para usar uma linguagem que se vale da base argumentativa de Skinner8, o tema da 
transplantação cultural tornava-se uma “fundação” no âmago do nosso mais sofisticado 
pensamento educacional. Como afirmei noutra ocasião,9 na “via historiográfica” que a 
obra anisiana tomou para percorrer o rumo discursivo que a conduziu a uma elaboração 
analítica familiar ao repertório dos educadores, não cessou de reverberar a fundamenta-
ção buarquiana. É o que podemos perceber, por exemplo, comparando a citação anterior 
com a que segue abaixo: 

A tentativa de implantação da cultura européia em extenso território, dotado de condi-
ções naturais, se não adversas, largamente estranhas à sua tradição milenar, é, nas ori-
gens da sociedade brasileira, o fato dominante e mais rico em conseqüências. Trazen-
do de países distantes nossas formas de convívio, nossas instituições, nossas idéias, e 
timbrando em manter tudo isso em ambiente muitas vezes desfavorável e hostil, somos 
ainda hoje uns desterrados em nossa terra.10

Anísio Teixeira lamentava que a dubiedade ancestral que tínhamos houvesse favore-
cido a disseminação de formas de convívio desprovidas de abertura e disponibilidade para 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 221

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

a construção de uma esfera pública democrática. Lamentava que tentássemos compensar 
nossos problemas “de raiz” com atos oficiais, supondo que tudo pudesse ser encaminhado 
por “atos de governo”.11 

Tanto Anísio Teixeira quanto Sérgio Buarque ocuparam um território argumentativo, 
um topos no sentido que Hayden White12 dá a essa categoria, em cujas representações 
de contingência histórica o tema da construção da identidade nacional despontava como 
projeto incompleto, aguardando conclusão.13 

Ambos sonhavam com um processo no qual o cosmopolitismo urbano pudesse ofe-
recer elementos mais sólidos para a suplantação de raízes tradicionalistas fincadas no solo 
cultural e político de nosso ruralismo.

Predominava uma forte inquietação e rejeição em relação a todo o modus operandi 
do empreendimento colonizador e se considerava que a ação lusitana ajudara a enraizar 
um profundo espírito anti-moderno no país. 

Vale para os escritos de Anísio Teixeira aquilo que Reis afirmou sobre os escritos de 
Sérgio Buarque. Em ambas as obras, o Brasil, em razão do passado que pesava sobre o 
seu presente, vivia permanentemente entre dois mundos, ou seja, entre estruturas arcaicas 
que teimavam em não morrer e estruturas modernas que se batiam por nascer.14

Nesse sentido, para romper com tais raízes, necessário se fazia “acabar de morrer” 
tudo o que era designado como “sobrevivência colonial” ou “continuidade patriarcal”.

Isso aproxima a análise do cerne da lógica com a qual Anísio Teixeira pensou história 
e religião e, conseqüentemente, se aproxima também do esforço analítico que ele empre-
endeu movendo-se às sombras de um século XVI que ele guardava em seu pensamento 
como se guardasse um “arquétipo” organizador de problemas que se acumularam no tem-
po da história e na história do tempo. 

Essa lógica se expõe com nitidez na obra Educação e o mundo contemporâneo 
(1967).

Anísio Teixeira entendia que a história deveria ser perscrutada investigando as mo-
dulações que a categoria tempo sofre em cada circunstância específica. 

Se pudéssemos, aqui, forçar uma apropriação do conceito algo simmeliano (1997, 
2006) algo eliasiano (2002) de “figuração”, poderíamos indicar que na análise de Anísio 
Teixeira o tempo teria um papel “figurador”. Se os seres humanos, independentemente 
do grau de desintegração a que o mundo estiver sujeito, sempre se agrupam na forma de 
figurações específicas,15 para Anísio Teixeira as “formas sociais do tempo” podem ser tão 
verificáveis quanto as formas da família e das instituições de uma forma geral, encontran-
do os homens no tempo uma figuração tão importante e vital quanto qualquer outra. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008222

Marcos Cezar de Freitas

O intelectual baiano considerava plausível pensar que o tempo poderia ser acelerado 
ou desacelerado. Entendia que desde a Grécia antiga estava em marcha um processo de 
aceleração do tempo baseado na idéia de que os homens se davam a uma nova co-figura-
ção que se processava no amadurecimento que a democracia proporcionava. 

O mundo medieval, no seu entender, teria provocado inicialmente um processo de 
contenção. Contida a marcha em direção àquilo que julgava ser o alastramento universal 
da democracia, a história ficava à mercê da desaceleração. Sucumbindo completamente 
à fantasmagoria da “idade das trevas”, Anísio demonstra acreditar que a chamada idade 
média teria sido um período que desacelerou o ritmo da história. 

Essa desaceleração, enquanto processo, teria encontrado seu ponto máximo no sécu-
lo XVI, mais especificamente no embate ensejado pelos eventos da Reforma e da Contra-
Reforma. 

A Contra-Reforma tornou-se uma espécie de ícone da sua lógica analítica uma vez 
que, por contraposição, entendia que a Reforma Protestante teria sido, acima de tudo, um 
evento capaz que oferecer à história um novo ritmo de aceleração. 

A Reforma teria ensejado ao mundo maleável das idéias a oportunidade de mais uma 
vez re-unir o antigo sopro de vitalidade grego com aquelas iniciativas que, no mundo 
moderno, beneficiavam-se da forma social adquirida por instituições de comando como o 
Estado; instâncias de debate como a ciência e instâncias de emancipação do homem como 
a democracia e a educação escolar. 

Independentemente de seus conteúdos religiosos, aos quais Anísio Teixeira não se 
referiu como opção em relação ao catolicismo, a Reforma teria oferecido aos homens do 
século XVI a oportunidade de acelerar a história em direção ao futuro, proporcionando a 
todos um duplo salto nas virtualidades do tempo. Tratava-se de um salto “para trás”, que 
retornava à experiência grega para recolher conteúdos democráticos com vistas à constru-
ção do mundo moderno, seguido de um salto “para frente” em direção a uma sociedade 
que fosse capaz de depositar na ação política do Estado a expectativa de que o enlace 
entre ciência e educação proporcionasse um novo e (efetivamente moderno) sentido de 
apropriação social da democracia. Em ambas as projeções criativas do salto histórico a 
Idade Média constituía-se no monólito a ser pulado.

Esse empreendimento analítico de Anísio Teixeira, que deu vida aos procedimentos 
de análise que invariavelmente comparavam ideais proclamados com ações concreta-
mente levadas a efeito, repercutiu em ações capazes de demonstrar que, para o autor, in-
vestigar a história equivalia a registrar eventos de aceleração e desaceleração do tempo e 
investigar o mundo da religião correspondia a verificar a maior ou menor permeabilidade 
às demandas da consciência individual. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 223

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

A força peculiar de sua verve foi utilizada por muitos analistas de sua obra para 
“comprovar” que, estando o autor na mesma “via historiográfica de Sérgio Buarque de 
Holanda, abstraindo seu catolicismo para celebrar, na Reforma, a emergência de uma 
nova ambiência para a consciência individual, elogiando inúmeras vezes as experiên-
cias levadas a efeito nos Estados Unidos da América, Anísio Teixeira seria, e só poderia 
ser, um intelectual “americanizado”. Por “americanizado” pode-se entender algo como 
encantado com os frutos “positivos” da colonização realizada na América do Norte e, 
ao mesmo tempo, desencantado com os frutos “negativos” da colonização realizada na 
América Portuguesa.

Essa conclusão, esquematicamente simples, não pode ser aplicada ao homem de ação 
que foi Anísio Teixeira. 

Sua obra não pode ser compreendida somente na leitura dos textos que escreveu. 
Para desenvolver uma análise mais colada à densidade de sua atuação, é mister empreen-
der também um gesto de “leitura” do texto que escreveu sem palavras, ou seja, do texto 
que articulou na montagem dos espaços públicos que montou.

Nesse sentido, história e religião tornam-se temas fundamentais para que se possa 
ensaiar algo como um inventário de perplexidades, manifesto de forma singular no mo-
mento em que Anísio Teixeira decide oferecer apoio à institucionalização da pesquisa 
educacional nas rubricas do Estado.  

Na última década de vida do autor,16 história e religião constituíram-se partes de um 
mosaico que desenhava um Brasil que, visto de perto, não revelava somente  elementos 
comprovadores de que uma história cindida entre o proclamado e o feito fora desenrolada 
num país de dimensões continentais. 

No âmbito do “concretamente feito”, Anísio Teixeira encontrava um quotidiano re-
pleto de contradições que se convertiam em perplexidades. Cada uma delas acabava por 
relativizar o alcance descritivo de suas próprias metáforas da aceleração e desaceleração 
do tempo. É o que se verá a seguir.

Inventário de perplexidades

Metáforas da aceleração e da desaceleração do tempo não estavam presentes so-
mente na rica obra de Anísio Teixeira. A noção de tempo histórico tornou-se um marco 
conceptual decisivo nos domínios e trincheiras intelectuais das décadas de 1950 e 1960. 

O prestígio que gozava a máxima de W. Pinder segundo a qual, naquele momento 
da história, “os tempos eram contemporâneos, mas não coetâneos” é um indicador da 
presença marcante de “estilos de análise”, para falar com Mannheim17 (1953), movidos 
e convencidos pela perspectiva de que alguns lugares do país permaneciam petrificados 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008224

Marcos Cezar de Freitas

como se jamais se retirassem do contexto colonial ou do arcaísmo que sustentou o Estado 
escravocrata no século XIX. 

Some-se a tudo isso o fato que, naquele após Guerra, o léxico da economia espalhou-
se e ultrapassou barreiras entre as diferentes áreas de conhecimento. O uso do conceito 
“formação” para tratar da história do país, de sua dinâmica sócio-econômica, de sua li-
teratura, de sua filosofia etc também é uma demonstração do quanto a noção de tempo 
histórico estava aberta ao movimento das reapropriações. Isso se ampliava a ponto de 
fazer com que, nos condomínios intelectuais os mais variados, a comparação entre o 
tempo passado e o tempo presente “dentro da mesma formação histórica” se tornasse um 
ponto em comum entre obras distintas, muitas vezes teórica e politicamente conflitantes 
entre si.18 

Um exemplo da diversidade teórica e política que acompanhava tanto a produção 
quanto a circulação de metáforas da aceleração do tempo pode ser reconhecida na obra 
de Hélio Jaguaribe que atuou, naquele contexto, em espaços institucionais que direta ou 
indiretamente se tornaram espaços de interlocução para com a obra anisiana19.

Assim como Anísio, Jaguaribe considerava que o Brasil estava submerso num ritmo 
histórico em permanente processo de desaceleração, algo que ele designava “imobilidade 
temporal”.20

No seu entender o Brasil que surgiu da América Portuguesa reteve da raiz colo-
nizadora uma irracionalidade intrínseca que fizera frutificar uma burocracia de pendor 
privatista no próprio seio da esfera pública. Essa situação teria impedido a emergência de 
iniciativas privadas autênticas, orgânicas entre si, mas independentes da iniciativa estatal. 
E esta, por sua vez, não lograva atuar como articuladora de interesses públicos verdadei-
ros uma vez que o conteúdo de suas formas não era genuinamente público.

Por isso, a seu ver, enquanto uma parte expressiva do ocidente passara por processos 
de aceleração, à medida que em cada lugar se definia com mais clareza as fronteiras en-
tre interesse público e interesse privado, o Brasil, por sua vez, mantivera “dentro de si” 
tempos históricos distintos. Em cada “unidade de tempo” forças privadas e públicas se 
confundiam e se inviabilizavam reciprocamente. 

Os tempos arcaicos estancavam os processos de aceleração da história que corriam 
disparados nas zonas modernas, as “zonas de aceleração da história” e isso, no seu modo 
de pensar, promovia uma constante “desocidentalização” do país, um país sempre pró-
ximo da modernidade, mas nunca plenamente dentro dela, como conseqüência do seu 
arraigado arcaísmo. 

Para ultrapassar essa situação, Jaguaribe lançava mão de hipóteses no mínimo in-
compatíveis com a plataforma política de Anísio Teixeira, como se depreende de sua 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 225

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

análise sobre o momento no qual a “estratégia autoritária” se converte em necessidade 
para fazer com que o desenvolvimento econômico homogeneíze todos os tempos histó-
ricos do país:

(...)A programação do desenvolvimento varia conforme suceda ou preceda ao proces-
so de desenvolvimento: no primeiro caso, visando acelerá-lo, pode ser organizada em 
bases consensuais, tendendo a manifestar-se apreciável coincidência entre os objetivos 
do plano e a livre iniciativa dos agentes; no segundo caso, visando a suscitar o processo 
do desenvolvimento, a extremada diversidade dos regimes de participação impede a 
formação de um consenso e torno dos objetivos e prejudica os critérios de determina-
ção a priori de sua validez, fazendo-se mister que a programação seja imposta por via 
autoritária e se apóie em severas cominações.21

Essa programação que, no seu entender, poderia preceder ou suceder o desenvolvi-
mento, na realidade nunca existira no Brasil. 

O autor considerava que desde o momento colonial padecíamos de excessos centra-
lizadores que teriam inibido o nosso espírito empreendedor. Estávamos submersos num 
eterno século XVI, paralisados na sombra de gestos restauradores do passado como se 
entendia ter sido a Contra-Reforma. Éramos sempre uma espécie de Idade Média tardia.

Os agentes privados que se apresentaram no transcorrer do tempo nunca teriam sido 
dinâmicos o suficiente a ponto de romper com o espírito fiscalista que orientou as relações 
entre governo e sociedade desde os atos inaugurais do mundo tropical.

Entre a ação governamental e a ação econômica propriamente dita uma pesada malha 
burocrática teria ocupado o lugar do dinamismo. Teríamos gerado uma sociedade que 
sempre caminhava para o passado. 

Na sucessão dos fatos a República perdera a oportunidade de acelerar a história por-
que mantivera o peso decisório do latifúndio. A Revolução de 1930 ensaiara retomar o 
processo de aceleração, mas não foi capaz de evitar a noite do Estado Novo.

Suas expectativas se renovavam então, naqueles anos de 1950/60, à medida que a seu 
ver um forte industrialismo poderia desatar as amarras de uma estrutura colonial que, no 
seu entender, nunca deixara de prevalecer.

Na década de 1950 e nos primeiros anos da década de 1960 o tema da industria-
lização revigorou expectativas de que, pela disseminação de formas de trabalho mais 
elaboradas, uma mentalidade moderna fosse capaz de desgrudar o país de seu próprio 
passado. Anísio Teixeira foi tocado decisivamente por essa expectativa e compartilhou 
seus entusiasmos com Jaguaribe.

Se fosse escrever aqui a lista dos nomes, instituições, partidos e agentes de mobiliza-
ção que se deixaram encantar por essa perspectiva iniciaria uma espécie de crônica sem 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008226

Marcos Cezar de Freitas

fim. Os poderes redentores da industrialização foram proclamados por quase todos os 
agentes do espectro político de então.

A questão a ser especificada aqui diz respeito ao fato de que, entre tantas, algumas 
análises que se moviam à sombra das metáforas da aceleração do tempo semeavam um 
campo argumentativo no qual nosso “obscurantismo ancestral” poderia ser extirpado com 
um empreendimento da razão.

Esse empreendimento racional, necessariamente conduzido pelo Estado, deveria 
conduzir o país ao encontro com todas as suas formas de viver com o objetivo de dar 
início ao um processo de reorganização dos tempos históricos.22

Mas o encontro com as chamadas diferentes formas de viver ofereceria novos e ex-
pressivos desafios teóricos e interpretativos para Anísio Teixeira, desafios esses que pro-
jetariam, com os temas história e religião, um horizonte pleno de dúvidas e quase que 
desprovido de certezas.

A relativização dos próprios pressupostos

Em certo sentido, a redação do ensaio Duplicidade da aventura colonizadora e suas 
repercussões (...) guarda em si um paradoxo bastante expressivo, capaz de provocar, em 
Anísio Teixeira, uma “colisão” entre o homem de pensamento e o homem de ação.

Essa “colisão” manifestou-se no bojo de um processo que promoveu intensa refor-
mulação tanto no âmbito da pesquisa educacional quanto no âmbito das ciências sociais, 
no Brasil.

Esse fato tem seu marco inaugural em agosto de 1949 quando Arthur Ramos foi indi-
cado Diretor do Departamento de Ciências Sociais da UNESCO, unidade da Organização 
das Nações Unidas, recém institucionalizada como agência para o desenvolvimento da 
educação, da ciência e da cultura. 

No após Segunda Guerra, o combate ao analfabetismo tornou-se objeto digno de fi-
nanciamento internacional. Com a interferência da UNESCO, muitas ações pautadas pela 
necessidade premente de diminuir os índices de analfabetismo se fizeram com projetos 
conjugados que pretendiam também retomar estudos sobre a temática racial.

Essa conjugação de esforços vinculava a temática da pouca ou nenhuma escolariza-
ção à pesquisa sobre processos de modernização. O interesse pelo tema da modernização 
estava relacionado à possibilidade de promover investigações sobre a singularidade de 
alguns locais cuja história recente estivesse marcada pela presença visível de dualidades 
como arcaico e moderno e, principalmente, rural e urbano. O Brasil oferecia amplas con-
dições para que tais estudos fossem levados a efeito.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 227

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

Como conseqüência dessa iniciativa, em 1952 alguns pesquisadores de reconheci-
mento internacional já estavam investidos da obrigação de alimentar interlocução com 
pessoas e instituições que pudessem abrir caminho para a institucionalização daquelas 
propostas. Pesquisadores como Charles Wagley, Jacques Lambert, Oto Klineberg, An-
drew e Bertran Hutchinson tornaram-se visitadores contumazes do Instituto Nacional de 
Estudos e Pesquisas Educacionais (INEP).

Tinha início um processo de produção de surveys sobre a cultura brasileira e, muito 
especialmente, sobre o “lugar” da escola no país, em face de suas particularidades his-
tóricas. O diálogo entre Anísio Teixeira e os representantes da UNESCO deu início ao 
projeto de criação de um Centro de Altos Estudos Educacionais, capaz de reunir num só 
esforço de institucionalização a pesquisa educacional conjugada com a pesquisa de corte 
sociológico e antropológico.

Ensaiava-se, então, uma empiria que se projetava como novidade porque seu ponto 
de partida era a diversidade cultural brasileira. A falta de homogeneidade entre os univer-
sos locais, regionais e nacionais tornava-se o tema por excelência que dava razão de ser 
aos projetos que envolviam, na mesma iniciativa, educadores e cientistas sociais. 

Esse processo amadureceu e transformou-se num programa institucional de grande 
porte. Em dezembro de 1955, no Rio de Janeiro, foi fundado o Centro Brasileiro de 
Pesquisas Educacionais (CBPE), do qual se ramificavam Centros Regionais de Pesquisa 
Educacional, instalados em Recife, Salvador, Belo Horizonte, São Paulo e Porto Alegre.

O CBPE tornou-se, na prática, aquele Centro de Altos Estudos Educacionais vislum-
brado na rede de sociabilidade intelectual de Arthur Ramos. 

Sob a coordenação de Anísio Teixeira, o CBPE ganhou fôlego e dimensões impres-
sionantes. Na estrutura de sua organização foram desenvolvidas e instaladas divisões 
estratégicas. Entre elas, é importante citar a Divisão de Estudos e Pesquisas Educacionais 
e a Divisão de Estudos e Pesquisas Educacionais.

Ambas as divisões conjugaram esforços para que, da ação conjunta, pudesse emergir 
um número substantivo de “estudos de caso”, capazes de revelar singularidades da vida 
quotidiana brasileira “vista de perto”.

Algumas cidades consideradas exemplares da condição de “território guardado em 
outra temporalidade” foram arroladas para fazer parte do Programa Cidades Laboratório 
que visava a estudar o padrão de vida comunitária nesses locais considerados “unidades 
de passado dentro do presente”.23

O conceito de cultura, naquele momento, recebia uma coloração diferenciada, fruto 
da circulação de repertórios analíticos originados no idioma da antropologia. O Brasil dos 
sertões, das grandes veredas e das distâncias incomensuráveis era, então, analisado sem 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008228

Marcos Cezar de Freitas

o peso das contradições que, desde o século XIX até aquela metade do século XX, eram 
apontadas como fruto da distância que tínhamos entre civilização e barbárie.

No âmbito do CBPE e dos CRPEs a dualidade civilização e barbárie foi esvaziada 
e no seu lugar retórico foi elaborada com muito cuidado, sem espaço para preconceitos 
sociais, uma resignificação profunda nos conteúdos da dualidade entre cidade e campo.

Sabemos que a própria inconsistência das dualidades seria apontada em futuro próxi-
mo. Contudo, seria um anacronismo de grande proporção deixar de reconhecer os avan-
ços teóricos produzidos nas ações que foram levadas a efeito no CBPE com base no deba-
te que duas décadas depois instalaria um arsenal crítico contra as idéias que circulavam, 
então. 

As pesquisas ensejadas no Programa Cidades Laboratório abordaram localidades 
rurais e, do coração daquelas realidades, foram produzidas não mais imagens da inferio-
ridade, mas sim imagens da sobrevivência de arcaísmos que se mostraram “eficientes” 
em permanecer no cerne ou nas margens das formas sociais que se projetavam como 
cosmopolitas24. 

A pesquisa em educação passou a ser defendida como pesquisa de campo, à moda 
dos antropólogos, e o seminal estudo Os parceiros do Rio Bonito, de Antonio Candido25, 
que foi iniciado nos condomínios do CRPE de São Paulo, tornou-se, desde o início, um 
exemplo de como o conhecimento aprofundado sobre o modo de viver das diferentes 
comunidades deveria ser compreendido não somente como riqueza epistemológica e me-
todológica, mas também como subsídio para políticas educacionais.

Esse mundo das dualidades respirava ainda o pó de Os sertões. Euclides da Cunha 
permanecia como se fosse uma espécie de ancestral comum a quase todos os empreendi-
mentos de pesquisa que se envolviam com a dualidade rural e urbano.

O vaticínio “progredir ou desaparecer” nunca foi, de todo, retirado das pautas de 
análise sobre o Brasil pobre e desapetrechado que está distante dos grandes centros urba-
nos. Entretanto, enquanto muitos autores, especialmente os que se moviam à sombra das 
interpretações que Werneck Sodré produzia no Instituto Superior de Estudos Brasileiros, 
o ISEB, se batiam pela eliminação das “permanências feudais” os esforços de pesquisa do 
CBPE permitiam a aproximação entre educadores e cientistas sociais. Dessa aproximação 
nasceu, por exemplo, o projeto “mapas culturais”:

(...) A expressão mapa cultural está naturalmente sendo usada como um símbolo, para 
representar um conhecimento completo da cultura brasileira contemporânea, no seu 
sentido mais amplo, incluindo vida de família e criação de filhos; atividades econômi-
cas e sociais, o uso do tempo de lazer, atitudes psicológicas, objetivos e ideais, com a 
devida atenção à herança religiosa e ética do povo. (...) O mapa educacional deverá 
conter, também, um componente psicológico, representado pelas atitudes do povo em 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 229

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

relação às escolas, o grau e natureza da satisfação e descontentamento, os desejos e 
esperanças – e possivelmente os temores – relativos à educação, qual a contribuição 
prática que o povo poderá dar à escola e assim por diante. (...) Se o antropólogo so-
cial tiver sido designado pelo CBPE para elaborar um estudo de comunidade, é de se 
esperar que ele dedique atenção especial ao papel da escola na comunidade, à escola 
como instituição, à composição (econômica, social, étnica) a população da escola, às 
atividades e ocupações dos educandos, ao status dos professores etc..26

É interessante lembrar, especialmente após essa indicação de princípios, que os 
CRPE de São Paulo e o CRPE de Pernambuco ficaram a cargo de Fernando de Azevedo 
de Gilberto Freyre, respectivamente.

Essa observação é necessária para os fins deste ensaio. Tal nomeação claramente 
observava critérios de relevância da obra de ambos os indicados. Contudo, nas obras dos 
dois indicados a ação jesuítica em território brasileiro foi retratada com reconhecimento e 
apreço por uma ação educacional feita num “território sem Estado”.27

De Recife e de São Paulo chegavam as primeiras informações que, somadas àquelas 
colhidas pelo CBPE no Rio de Janeiro, desestabilizavam a força de alguns diagnósticos 
até então compartilhados por Anísio Teixeira.28 

Freyre não perdia oportunidade para evocar o Manifesto Regionalista de 1926 e fazia 
dessa rememoração um gesto contínuo da indicação de que o componente regional seria, 
por si só, o grande elemento de complexidade na cultura nacional. Propunha, então, que 
a pesquisa educacional se incumbisse de resgatar a espontaneidade e a vitalidade com 
vistas a fazer da cultura nacional um objetivo educacional mais atento às “entranhas” de 
seu próprio povo.29 

Já Azevedo, sempre que podia, acrescentava às iniciativas em andamento um indi-
cativo de que “sua” obra já possuía elementos que reforçavam a importância do projeto. 
O autor de A cultura brasileira indicava que, naquele momento, as obras de Varnhagem, 
Tavares Bastos, Capistrano de Abreu, João Ribeiro, Pandiá Calógeras, Manoel Bomfim, 
Celso Garcia, Afonso Taunay, Silvio Romero, Euclides da Cunha, Oliveira Vianna e Gil-
berto Freyre já tinham oferecido elementos suficientemente fortes para que a noção de re-
gional fosse melhor avaliada, não considerando adequada a reiteração de que “o regional 
era um aspecto a ser superado na reconstrução do nacional”.30

 O que começava a desconcertar Anísio Teixeira era o “texto” que se montava, en-
tão, com a somatória de imagens que ganhavam circulação ampla e que revelavam uma 
quotidianidade, a do brasileiro, marcada por várias temporalidades simultâneas. Essa si-
multaneidade, porém, nem sempre corroborava a tese de que para fora do ritmo industrial 
o tempo vivido era um tempo preso no passado recusando-se a partir para que presente e 
futuro se enfileirassem. A perplexidade parecia querer indicar que diacronia e sincronia 
eram os grandes enigmas do Brasil republicano, e não exatamente atraso e moderno.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008230

Marcos Cezar de Freitas

Schaeffer considerou que essa perplexidade esteve sempre presente na obra anisiana, 
tendo sido amplificada com os resultados dos estudos de caso promovidos pelo CBPE e 
pelos CRPEs:

Na linha de pensamento consagrada por Euclides da Cunha, o educador baiano faz 
insistentes apelos para que a ação governamental no sertão, em qualquer que seja o âm-
bito, não desconheça as peculiaridades da organização social que vai enfrentar. O pro-
blema da ordem no sertão, por exemplo, deve ser enfrentado com a exata consciência de 
que o problema da legalidade nos sertões é um problema sociológico e não policial.31

Com a contribuição dos Centros Regionais, especialmente o de São Paulo, o tema 
das dualidades foi sendo reelaborado de modo a fazer com que a contradição fundamental 
da sociedade brasileira passasse a ser objetivada nas diferenças verificáveis antropologi-
camente entre as mentalidades, urbana e rural. Tal objetivação incidia diretamente sobre 
a forma com a qual o tema da religião era inserido novamente naquele contexto de pes-
quisas e debates.

Na questão do “ritmo” da história, aos olhos de todos parecia que ocorria sim, de 
fato, um processo de aceleração do tempo. Mas era uma aceleração resultante do deslo-
camento de pessoas do campo para a cidade. Portanto, o que se acelerava era o ritmo de 
vida que se desgrudava de um “habitat” e se inseria (muitas vezes conflituosamente) num 
espaço existencial em permanente estado de complexificação. 

Foi Antonio Candido quem ensinou a seus pares que a “profanação” dos valores que 
trazia arraigados dentro de si fazia com que o homem que se instalava na cidade se ape-
gasse às tradições que conhecia para preservá-las enquanto mentalidade, não enquanto 
tempo obscuro.32 Micro-cidades de mentalidade rural sobreviviam dentro e ao lado das 
zonas citadinas que não chegavam nunca a ser um todo mentalmente urbano.33

O tema das “permanências” passou a suscitar em Anísio Teixeira uma certa percep-
ção de “resistência” e isso tendia a provocá-lo no sentido de que um certo retardamento 
do tempo talvez fosse expressão de uma sabedoria inexpugnável, talvez religiosa em 
outro sentido, talvez altiva diante do império citadino anunciado em tantas falas e nunca, 
de fato, levado integralmente a efeito. 

Talvez essas novas perplexidades resultassem do convívio com pesquisas de campo 
que a própria razão de ser do projeto ensejava.

Cidades-Laboratório, Escolas-Laboratório, Mapas Culturais tornaram-se partes de 
um léxico que, a um só tempo, organizava e desmantelava o confronto entre culturas 
rústicas e culturas urbanas.

O novo cenário institucional aproximou de Anísio Teixeira o jovem Candido interes-
sado nas diferenças entre o campo e a cidade; Jayme Abreu estudioso das estatísticas dos 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 231

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

processos de mobilidade social resultantes da urbanização de regiões não-industrializa-
das; até nomes mais consolidados como Florestan Fernandes e Roger Bastide que esta-
vam a colaborar escrevendo sobre comunidades, inserção do negro e, fundamentalmente, 
sobre contrastes na sociedade brasileira.

Aproximava-se também de jovens como Luiz Pereira que estudava a presença do 
campo “dentro” das grandes metrópoles e de outros como Oracy Nogueira que estudava 
“as Áfricas” que remanesciam na configuração do Brasil interiorano. O mentor de tais 
procedimentos, Anísio Teixeira, sem esperar impusera a si a difícil tarefa de relativizar 
seus próprios pressupostos.

Por um lado, passou a lamentar com muito mais contundência o fato de desprezarmos 
e perdermos tradições; por outro lado, bradava contra nossa “estabilidade granítica”.34 
Sem concluir, estabeleceu, pelo menos uma auto-crítica:

(...)o que assistimos nas primeiras décadas deste século e que só ultimamente se vem 
procurando corrigir foi a aplicação precipitada ao processo educativo de experiências 
científicas que poderiam ter sido psicológicas, ou sociológicas, mas não eram educacio-
nais, nem havia sido transformadas ou elaboradas para aplicação educacional.35

Anísio estava “enrascado” diante de si mesmo. Ao mesmo tempo em que se deixou 
convencer por Capistrano de Abreu, Sergio Buarque de Holanda, Florestan Fernandes 
que a aventura colonizadora fora destrutiva em todos os seus aspectos, inclusive pela 
obra religiosa que encetara, ao mesmo tempo não conseguia negar que as imagens da 
miscibilidade, grandeza, originalidade e generosidade do “homem rústico” tinha algo de 
profundamente autêntico, razão pela qual, parecia ser inconsistente retratá-lo o tempo 
todo como expressão de manipulações obscurantistas, em qualquer território do campo 
das subjetividades, principalmente o religioso.

Em certa medida, Anísio parecia ser uma espécie de Unamuno leitor de Dostoievski: 
Não há como ser simultaneamente espanhol, europeu e moderno (...) Há uma única for-
ma de europeizar a Espanha: é espanholizar a Europa.36

Anísio percebia que não estava ocorrendo uma “ocidentalização” de nossa socieda-
de, à medida que o componente cosmopolita não lograva urbanizar nossos modos arcai-
cos, mas, ao contrário, muitas vezes o componente rústico revelava o colorido particular 
de uma sociedade em que a cidade era permanentemente “sertanizada”.

O pensamento educacional de Anísio Teixeira estruturou-se metabolizando contradi-
ções e essa auto-edificação resultou, não poucas vezes, das oscilações que os temas histó-
ria e religião adquiriam no transcorrer dos anos nos quais sua obra escrita e suas criações 
institucionais incidiam criativamente sobre a educação brasileira.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008232

Marcos Cezar de Freitas

O que Anísio Teixeira não conseguiu fazer foi convencer seus detratores de que sua 
visão de mundo, permanentemente com “signos em rotação”, como diria Octávio Paz, 
não se tornara uma weltanshauung de corte anti-religioso e que sua acepção de história 
não admitia rupturas bruscas, como a das revoluções.

É o que comentarei a modo de conclusão.

Palavras finais

História e religião podem (e devem) ser identificados como campos interdisciplina-
res que dependem da extrapolação de suas fronteiras epistemológicas para dar conta de 
suas interrogações internas. Mais do que isso, história e religião demandam zelo analítico 
para que o investigador possa perceber as situações nas quais a interrogação de um campo 
só se responde na interrogação do outro. 

É da essência epistemológica de qualquer área do conhecimento constituir-se com 
seu repertório de categorias com o qual a objetividade de situações concretas é enfrentada 
no âmbito de sua “economia interna”. Também faz parte da mesma essência epistemo-
lógica e da mesma “economia interna” de cada área identificar-se como matéria que foi 
“apropriada”, como conteúdo que institui a fala de outrem.

História e religião são áreas de conhecimento e campos de pesquisa que podem ser 
abordados de forma interdisciplinar e, por isso, é possível que o próprio investigador da 
história ou da religião, nas muitas temporalidades, temas e objetos que se apresentam, 
encontrem seus domínios transformados em coordenada discursiva de um outro universo 
disciplinar ou, pelo menos, de outro campo.

Assim, o pensamento educacional brasileiro pode ser reconhecido como um lócus de 
permanente apropriação dos temas história e religião.

A trajetória de Anísio Teixeira tornou-se exemplo singular desse processo de apro-
priação na configuração do pensamento educacional brasileiro e, mais ainda, tornou-se 
exemplo do quanto seus pressupostos foram colocados sob suspeita com base nos mes-
mos pontos de interrogação que sustentou sua complexa obra.

Em outras palavras, isso quer dizer que história e religião foram temas configurado-
res, mas foram também temas mobilizados para “desconfigurar” a força desse pensamen-
to educacional tão fecundo.

Anísio Teixeira foi combatido por parte da intelectualidade católica. Muitos edito-
riais foram escritos com o objetivo de demonstrar que as aspirações educacionais de Aní-
sio Teixeira tinham inclinações totalitárias que poderiam colocar em risco as tradições de 
nossa história e o lugar de nossa religião.

	



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 233

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

Quando, a partir de 1932, passou a circular o Manifesto dos Pioneiros da Educação Nova, 
redigido por Fernando de Azevedo, mas tendo como segundo signatário o nome de Anísio 
Teixeira, Alceu Amoroso Lima37 pronunciou o seguinte vaticínio:

(...) Se as idéias contidas nesse infeliz Manifesto lograrem um dia execução neste pobre 
Brasil, indefeso ao assalto das ideologias mais mortíferas, se for justificada a ‘serena 
confiança na vitória definitiva de nossos ideais de educação’ que esses sectários osten-
tam, ter-se-á perpetrado entre nós o mais monstruoso dos crimes contra a nacionalida-
de.38

Naquele contexto, a defesa apaixonada que Anísio Teixeira fazia da escola pública, 
laica e gratuita era interpretada primeiramente como desconhecimento da história e des-
consideração para com a obra “pública” que a Igreja fizera no campo da educação. 

É importante indicar que não há um só escrito de Anísio que justifique a vinculação 
de seus postulados a projetos revolucionários ou inclinações totalitárias.

Como se viu, mesmo na década de 1960 quando publicou o ensaio Duplicidade da 
aventura colonizadora (...) sua rejeição ao transplante de idéias provocado pelo “estilo 
de colonização” português não interrompeu a marcha crescente da sua perplexidade em 
relação às “formas do arcaico” que a obra coletiva do Centro Brasileiro de Pesquisas Edu-
cacionais revelava ser mais resistência cultural do que “debilidade estrutural”.

A escola pública, no seu entender seria um componente equilibrador capaz de atuar 
na diminuição entre as distâncias sociais e, principalmente, capaz de forjar um espírito 
público praticamente ausente no bojo de nossas relações sociais.

Na campanha de defesa da escola pública que aqueceu os debates políticos na passa-
gem da década de 1950 para a de 1960, novamente Anísio Teixeira foi atacado com base 
no argumento de que sua obra e seus propósitos desconsideravam, entre outras, história e 
religião na construção da nacionalidade.

Ele foi defendido pelo editorial por Paulo Duarte, em editorial da Revista Anhembi 
com os seguintes argumentos:

A campanha contra Anísio Teixeira não é uma campanha a favor da escola privada é, 
isto sim, uma campanha contra a escola pública! Aí está o fulcro da questão. Aqueles 
que acusam o ilustre diretor do INEP o que pretendem não é defender aquela que não 
corre o menor risco, mas acabar com a escola pública....39

Não pretendo aqui recuperar o histórico de tais polêmicas. A rememoração que faço 
aqui quer apenas, com esses exemplos, acrescentar às palavras finais deste ensaio a indi-
cação de que, na configuração do pensamento educacional brasileiro, história e religião 
tornaram-se palavras-chave dos seus momentos decisivos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008234

Marcos Cezar de Freitas

Assim foi, não somente pela densidade endógena que cada uma dessas palavras en-
cerra em si. Foi também porque sempre apareceram de forma articulada nos momentos 
em que o pensamento educacional cultivava seu território argumentativo e sedimentava 
suas fundações.

Quando Anísio Teixeira foi criticado por supostamente desconsiderar a complexida-
de que a religião acrescentava à história do país, seus críticos ignoraram o fato de que ele 
fez da pergunta sobre as conexões entre história e religião a sua questão mais profunda, 
aquela que o conduziu ao solo transcendente do próprio paradoxo.

Notas

* Professor Universidade Federal de São Paulo, Campus Guarulhos. E-mail: marcos.cezar@unifesp.br ou 
marcoscezar@pesquisador.cnpq.br
1 TEIXEIRA, Anísio. Discurso de inauguração do Centro Educacional Carneiro Ribeiro. Centro Regional 
de Pesquisas Educacionais de São Paulo. Arquivo do Centro de Memória da Educação da FEUSP, Dossier 
Anísio Teixeira, 1950, p. 78. Também, do mesmo autor, ver Educação e o mundo moderno. São Paulo, 
Companhia Editora Nacional, 1967.
2 Na documentação do Centro Regional de Pesquisas Educacionais que está preservada no arquivo his-
tórico do Centro de Memória da Educação, da Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo, o 
dossiê Anísio Teixeira guarda documentos e “rascunhos” que dão indícios de que o ensaio Duplicidade da 
aventura colonizadora já estava escrito desde 1952.
3 Detalhes desse processo que envolveu opções pessoais muito significativas podem ser conferidos no 
livro Anísio Teixeira: a poesia da ação, 2000, de Clarice Nunes; seguramente o mais completo estudo que 
temos sobre a vida e a obra do autor.
4 FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala. São Paulo, Livraria José Olympio Editora, 1933.
5 PRADO Jr. Caio, Formação do Brasil contemporâneo. São Paulo, Editora Brasilienese, 1942.
6 HOLANDA, Sergio Buarque. Raízes do Brasil. São Paulo, Livraria José Olympio Editora, 1986, p. 5.
7 A utilização aqui da edição de 1999 é possível porque traz na íntegra o texto originalmente publicado em 
1962. TEIXEIRA, [1962] 1999, 322
8 SKINNER, Quentin. As fundações do pensamento político moderno. São Paulo, Companhia das Letras, 
1999.
9 FREITAS, Marcos Cezar de. História, antropologia e a pesquisa educacional: itinerários intelectuais. 
São Paulo, Cortez Editora, 2001.
10 HOLANDA, Sergio Buarque. Raízes do Brasil. São Paulo, Livraria José Olympio Editora, 1986, p.3.
11 Cf. TEIXEIRA, Anísio. Duplicidade da aventura colonizadora na América Latina e sua repercussão nas 
instituições escolares. In: TEIXEIRA, Anísio. Educação no Brasil Rio de Janeiro, Editora UFRJ, 1999, 
pp.319-344. p. 323.
12 WHITE, Hayden. Trópicos do discurso. São Paulo, EDUSP, 1994.
13 “A palavra trópico, de tropo, deriva de tropikos, tropos, que no grego clássico significa mudança de 
direção, desvio, e na koiné modo ou maneira. Ingressa nas línguas indo-européias modernas por meio de 
tropus, que em latim significa metáfora ou figura de linguagem e no latim tardio, em especial quando apli-
cado à teoria da música, tom ou compasso. (...) Os tropos geram figuras de linguagem ou de pensamento  
(...) e ele é sempre não apenas um desvio de  um sentido possível, próprio, mas também um desvio em 
direção a um outro sentido, a uma concepção ou ideal do que é correto e próprio e verdadeiro em reali-
dade (...) o emprego do tropos é ao mesmo tempo um movimento que vai de uma noção do modo como 
as coisas estão relacionadas para uma outro noção.” WHITE, Hayden. Trópicos do discurso. São Paulo, 
EDUSP, 1994, pp. 14-15.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008 235

História e religião na configuração do campo eduacional brasileiro

14 Cf. REIS, José Carlos. As identidades do Brasil: de Varnhagen a FHC. Rio de Janeiro, Editora FGV, 
1999, p. 137.
15 ELIAS, Norbert. Ensaios & escritos. Rio de Janeiro, Jorge Zahar Editor, 2002, p. 26.
16 Anísio Teixeira morreu de forma trágica em 1971. Foi achado morto no fosso de elevador. O contexto 
político da ditadura militar fez com que pairassem sérias dúvidas sobre o caráter acidental do ocorrido.
17 MANNHEIM, Karl. Essays in sociology and social psychology. Oxford University Press, 1953.
18 Multiplicaram-se os estudos que tomava por ponto de partida o conceito de “formação”. São exemplos 
dessa diversificada e, por vezes, incompatível produção os livros Formação e problema da cultura brasi-
leira, 1960, de Roland Corbisier; de Celso FURTADO, Formação econômica do Brasil. Rio de Janeiro, 
Civilização Brasileira, 1959; de Nelson Werneck Sodré, Formação histórica do Brasil, 1962.
19 Isso se refere especialmente ao Instituto Superior de Estudos Brasileiros, o ISEB, também criado em 
1955 e com início de atividades em 1956. Anísio Teixeira atuou, em conjunto com inúmeras outras forças 
pessoais e institucionais, para que o ISEB fosse criado. Sua atuação teve pouca visibilidade nesse caso 
porque suas gestões procuraram reforçar encaminhamentos com os quais se sentia solidário em termos 
políticos e intelectuais. Conferir FREITAS, Marcos Cezar de. Álvaro Vieira Pinto: a personagem histórica 
e sua trama. São Paulo, Cortez Editora, 1998. 
20 Cf. JAGUARIBE, Hélio. Nacionalismo e realidade brasileira. Rio de Janeiro, ISEB, 1958; Também do 
mesmo autor, ver Desenvolvimento econômico e desenvolvimento político. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 
1972.
21 JAGUARIBE, op. cit., p. 40.
22 Seria muito interessante estabelecer um quadro analítico que pudesse levar em consideração a produção 
de metáforas das aceleração do tempo, desenhando um “quadrilátero imaginário” tendo cada uma das 
pontas ocupadas, simultaneamente, por Anísio Teixeira, Hélio Jaguaribe, Nelson Werneck Sodré e Álvaro 
Vieira Pinto. Naquele contexto, tais autores foram os analistas que se ocuparam mais continuamente com 
a produção de imagens-síntese da sobrevivência do passado. Álvaro Vieira Pinto construiu complexas 
análises sobre o passado que subsistia em formas rudimentares de trabalho ainda praticadas no início da 
década de 1960 e Werneck Sodré escreveu sua obra historiográfica baseada na convicção de que, da cidade 
para o interior, o analista do Brasil movia-se regressivamente do capitalismo para o feudalismo. Cf. Vieira 
Pinto, 1960; Werneck Sodré, 1958 e 1962.
23 Anísio Teixeira conseguiu envolver nesse projeto, jovens intelectuais os mais variados, todos eles, po-
rém, prestes a conhecer a notoriedade pela profundidade de seus estudos. São exemplos de pesquisadores 
que se envolveram com o CBPE e com suas versões regionais; Jacques Lambert, Almir Castro, Jaime 
Abreu, João Roberto Moreira, Charles Wagley, Marvin Harris, Carl Withers, Adroaldo Junqueira Aires, 
Josildeth Gomes, Carlos Castaldi, José Bonifácio Rodrigues, Orlando F. de Mello, Luiz de Castro Faria, 
Luiz Aguiar Costa Pinto, Fernando de Azevedo, Gilberto Freyre, Almeida Júnior, Antonio Candido de 
Mello e Souza, Lourival Gomes Machado, Bertran Hutchinson, Florestan Fernandes, Roger Bastide, Egon 
Schaden, Darci Ribeiro, Maria José Garcia Werebe, José Mario Pires Azanha, Luiz Pereira, Celso de Rui 
Beisieguel entre muitos outros.
24 Detalhes sobre essas pesquisas podem ser conferidos no excelente estudo O Brasil como laboratório, 
Bragança Paulista, EDUSF, 2000, de Libânia Nascif Xavier. 
25 CANDIDO, Antonio. Os parceiros do Rio Bonito. Rio de Janeiro, Livraria José Olympio Editora, 
1964.
26 INFORME CBPE. RBEP. Rio de Janeiro, INEP, n.59, 1955, pp.119-21. (grifos nossos)
27 Cf. AZEVEDO, Fernando. A cultura brasileira. Rio de Janeiro, Instituto Brasileiro de Geografia e 
Estatística. 1943.
28 Não se pode deixar de mencionar que, naquele cenário, Fernando de Azevedo fazia questão de demarcar 
com clareza suas diferenças em relação a Gilberto Freyre. Portanto, não se deve inferir que das ações 
dos Centros Regionais emanava uma ação orquestrada que em uníssono procurava oferecer novas bases 
conceptuais para o estudo do regional na cultura brasileira. Em relação à demarcação das diferenças uma 
observação de Azevedo é bastante ilustrativa: “(...) as conclusões de Gilberto Freyre não se aplicam, a 
despeito da tendência a generalizá-las, nem a todo o país, nem mesmo ao ciclo do café, no período em que 
se desenvolveu, com o suporte da escravidão”. AZEVEDO, 1955, pp. 16-17.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 215-236, jul. 2008236

Marcos Cezar de Freitas

29 Cf. FREYRE, Gilberto. Discurso pronunciado pelo sociólogo-antropólogo na instalação do Centro Re-
gional de Pesquisas Educacionais de Recife. Educação e ciências sociais. Rio de Janeiro, CBPE, v.3, n.7, 
1958, pp.105-110.
30 Cf. AZEVEDO, Fernando. Para análise e interpretação do Brasil: pequena introdução ao estudo da 
realidade brasileira. RBEP. Rio de Janeiro, INEP, 1955, n.60, pp.3-29.
31 SCHAEFFER, Maria Lucia Pallares. Anísio Teixeira: uma motivação regionalista. O Estado de São 
Paulo, edição de 28/11/1976, pp.7-8.
32 Cf. CANDIDO, Antonio, A sociologia no Brasil, Enciclopédia Delta Larousse, São Paulo, v. IV, 1957, 
p. 58.
33 Ibid., pp. 59-60.
34 Cf. TEIXEIRA, Anísio. A educação e a crise brasileira. 1ª ed, Companhia Editora Nacional, 1956,  
pp. 1-2.
35 Ibid., p. 4
36 BARBOSA, Rubem. Tradição e artifício. Belo Horizonte, Editora UFMG, 2000, p.36.
37 LIMA, Alceu Amoroso ou ATHAYDE, Tristão. Chrônica de transcripções: absolutismo pedagógico.  
A ordem. Rio de Janeiro, ano I, n. 8, abril de 1932, p. 317.
38 ATHAYDE, T. Absolutismo pedagógico. A Ordem, Rio de Janeiro, v. 13, n.26, pp.317-320.
39 REVISTA ANHEMBI. “Da liberdade de ensino.” São Paulo, Publicações Anhembi, 1958, nº 92,  
p. 324.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 237

A RELIGIOSIDADE CATÓLICA  
E A SANTIDADE DO MÁRTIR

Solange Ramos de Andrade*

Resumo
Neste artigo, realizo uma reflexão acerca 
do que denomino religiosidade católica 
a partir do culto ao santo mártir em duas 
vertentes: a institucional e a devocional. 
A primeira, representada pelos papas 
João Paulo II e Bento XVI, apresenta 
a ênfase dada ao papel do mártir como 
modelo de identificação com um projeto 
coletivo de salvação. A segunda, repre-
sentada pela valorização do sofrimento 
da santidade e os aspectos práticos do 
culto ao santo. O elemento unificador de 
ambas é a santidade, representada pelas 
narrativas hagiográficas.

Palavras-chave
Religiosidade católica; santidade; mártir; 
catolicismo; religião. 

Abstract
In this article, I perform a reflection 
about what I call catholic religiosity 
from the cult of the martyr saint in 
two fronts: the institutional and the 
devotional one. The first one, represented 
by popes João Paulo II and Bento 
XVI, shows the emphasis on the role 
of martyr as a model of identification 
with a collective project of salvation. 
The second one, represented by the 
appreciation of the holiness suffering 
and practical aspects of the cult of the 
saint. The unifying element of both 
is the holiness, represented by the 
hagiographic narratives.

Keywords
Catholic religiosity; holiness; martyr, 
catholicism; religion.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008238

Solange Ramos de Andrade

A idéia de redenção por meio do sofrimento é e 
continua sendo a maior idéia mágica do mundo 

moderno. 
Edgar Morin

Neste artigo conceituo como religiosidade católica, as manifestações que envolvem 
o culto aos santos católicos, reconhecidos ou não pela Igreja. Parto da constatação de que, 
nessas manifestações é difícil detectar o limite entre o institucional e o não institucional 
por se tratarem de expressões complexas nas quais o devoto acredita estar vivendo sua 
religião, sem a preocupação dela estar ou não sancionada pela instituição. 

Numa manifestação de religiosidade, o devoto utiliza elementos que são caracterís-
ticos da religião oficial, sem sentir-se embaraçado por isso. Gestos como rezar orações 
próprias da religião oficial ou pedir a celebração de missas para pagar uma promessa feita 
a um santo não reconhecido oficialmente não o constrangem, pois ele continua conside-
rando-se sempre ligado à sua religião.

Diante deste pressuposto, a conceituação de uma manifestação a partir da dicotomia 
oficial/popular, dominante/dominado mostra-se, no mínimo, incompleta, pois exclui a 
especificidade de cada manifestação de religiosidade que o historiador aborda. Ao ado-
tar a análise considerando esta dicotomia, acaba por pulverizá-la, dado que cada prática 
analisada é apresentada como tendo uma existência forjada em virtude de outra prática 
considerada a oficial.

Outro aspecto a ser ressaltado é uma extensão do anterior, pois trata da adoção do ter-
mo catolicismo popular. Tendo como premissa o caráter histórico presente na construção 
dos conceitos1 utilizados por uma sociedade, bem como o papel desempenhado pelo lugar 
social ocupado pelo agente que constrói um determinado conceito,2 minha advertência 
parte de uma preocupação de ordem metodológica. Quando iniciei meus estudos sobre 
santos não oficiais, usei termos consolidados pela bibliografia especializada, acreditando 
estar respaldada no princípio de legitimidade e autoridade dos mesmos. 

O conceito de catolicismo popular era usado automaticamente, sem uma preocupa-
ção em pensar sua historicidade ou em detectar as maneiras pelas quais diversos atores 
sociais se apropriavam dele. Ao identificar que a extensão popular ocupava a maior parte 
das denominações que fugiam do caráter institucional, percebi que em todas as aborda-
gens, ao utilizarem este termo, analisavam as manifestações a partir do viés institucional 
e não uma manifestação com certa autonomia.  Uma religião não será percebida enquanto 
“popular” senão quando uma religião “oficial” a declara ultrapassada e não legítima. 

No catolicismo, a maior expressão de religiosidade encontra-se no culto aos santos, 
tanto oficiais como extra-oficiais. O culto aos santos está presente desde a constituição da 
hierarquia cristã e sua conseqüente necessidade em firmar valores morais usando modelos 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 239

A religiosidade católica e a santidade do mártir

exemplares que traduziriam sua visão de mundo. O destaque a um determinado modelo 
de santidade revela uma série de manifestações, gestos e palavras, traduzindo uma visão 
de mundo integrada por crenças e práticas coletivas, conectando o indivíduo a um deter-
minado grupo, fornecendo elementos para a compreensão dos modelos de santidade atu-
ais. Dentre os modelos de santidade predominantes na história do catolicismo, o destaque 
é dado à primeira modalidade de santo, a do mártir, aquele que morreu defendendo a fé 
cristã, em meio às perseguições realizadas contra um cristianismo emergente.  

Minha proposta consiste em apresentar dois olhares sobre a santidade, especifica-
mente a figura do santo mártir, apontando para o aspecto das histórias narradas acerca da 
trajetória do tornar-se santo, a partir do olhar da instituição e seus objetivos e, do santo, 
a partir do olhar do devoto. Isto se faz necessário para argumentar que, apesar da diver-
sidade de motivos, as histórias relacionadas aos aspectos de formação da santidade são, 
visivelmente, as mesmas. A santidade é o elo unificador desses dois olhares a partir de 
duas realidades, a terrena e a sobrenatural.

Para a instituição, existe um objetivo claramente definido em suas estratégias de bea-
tificação e canonização: fornecer modelos de conduta centrados na adesão à fé cristã.

E isto porque o santo e a santidade revelam uma força de integração capaz de elimi-
nar conflitos, de dar significado à marginalidade de certos grupos, de tornar tolerável 
a pobreza ou as diferenças entre as classes, numa palavra, de procurar muitas vezes 
consenso para as instituições e de resolver em parte a dicotomia ordem/desordem. Re-
presentando sobre alguns níveis uma forma de comportamento e condicionamento, e, 
portanto um controle social [...].3

O recorte proposto para pensar a instituição são os pontificados de João Paulo II e 
de Bento XVI - de 1978 a 2008 - uma vez que nesses dois pontificados a valorização do 
mártir, permite retomar a discussão sobre a importância da figura do mártir no contex-
to estratégico da instituição que, na esteira das determinações do Concílio Vaticano II 
(1962-1965), procura estar cada vez mais inserida no mundo moderno estabelecendo um 
perfil do que é ser cristão e, conseqüentemente, católico, e com quais modelos contar para 
estabelecer este estatuto religioso. 

Ao afirmar o papel da Igreja, enquanto instituição, inserida na história, o Concílio 
Vaticano II criou condições para que a história fosse usada como parâmetro da análise 
da realidade. Esse movimento fez com que vários setores do clero, pudessem avaliar seu 
papel na sociedade e qual a maneira mais eficaz da Igreja católica defender os direitos 
humanos.

Para pensar a instituição, o conceito de campo religioso utilizado por Bordieu4 tem a 
vantagem de ser dinâmico e elástico, permitindo entender como as estruturas institucio-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008240

Solange Ramos de Andrade

nais se estabelecem e como se transformam. Em sua maior parte, os estudos sobre religião 
desenvolvidos no Brasil partem da categoria campo religioso de Bordieu. Considero váli-
da esta abordagem, mas acredito que, juntamente com a delimitação da configuração das 
instituições religiosas, poderíamos utilizar o conceito de representação de Roger Chartier5 
para analisar como um determinado grupo social a partir do lugar que ocupa e da realida-
de social que vivencia, percebe e aprecia esse real. 

Num segundo momento, a partir de Chartier, apresento como, para o devoto, a gran-
de maioria dos cultos aos santos está pautada na narrativa de sua morte, sempre ligada ao 
sofrimento, seja por motivo de doença ou por morte violenta e não passa, necessariamen-
te, pela adesão à fé cristã.

Para Chartier, as lutas de representações têm grande importância para a compreensão 
dos mecanismos pelos quais um grupo impõe ou tenta impor a sua concepção de mundo 
social, os valores que são os seus e o seu domínio e situando os conflitos de classifica-
ção ou de delimitações como pontos tanto mais decisivos quanto menos imediatamente 
materiais. Ao entender a cultura enquanto prática, Chartier sugere para o seu estudo, 
as categorias de representação e apropriação. Para ele, as práticas são produzidas pelas 
representações por meio das quais os indivíduos dão sentido ao mundo que é deles6. É 
privilegiar o ato de crer, operando num sistema de crenças que produz novos lugares e 
novas formas de vivência com o sagrado.7

O mártir como modelo de santidade

Gajano,8 ao abordar a importância do desenvolvimento do culto ao mártir, destaca 
que: 

A figura do santo mártir antigo continua viva na literatura e nas práticas cultuais, e 
permanece um modelo, reatualizado no decorrer dos séculos- principalmente na pessoa 
dos novos evangelizadores ou das vítimas de conflitos político-eclesiásticos.9

Partindo do conceito de numinoso de R. Otto, Vauchez10 define a santidade a partir 
do  significado ambivalente, que traduz um sentimento de terror e fascínio. O santo seria, 
ao mesmo tempo, aquele totalmente diferente do homem em virtude de sua proximida-
de com a divindade como também aquele extremamente próximo ao homem, dado que 
experimentou a vida mundana, com todas as dores e prazeres que isto significa. Para 
Vauchez:11

A igreja que se constrói sobre estas religiões (especialmente a cristã) exerceu e exerce 
[...] um controlo sobre as crenças que se difundem sobre os santos, quer para evitar a 
heresia, quer para não ver transmigrar os caracteres de que eles são dotados para outros 
âmbitos, para o poder laico em geral e para a realeza de modo específico.12



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 241

A religiosidade católica e a santidade do mártir

Na cristandade, os primeiro santos eram os mártires. Desde a primeira geração de 
cristãos, alguns dos seguidores de Jesus Cristo eram vistos como especiais por terem dado 
a vida como testemunho de sua fé. Assim, antes do final do primeiro século da cristanda-
de, o termo santo era reservado somente ao mártir.13

A fé na ressurreição dos corpos, associada ao culto dos antigos mártires, de seus cor-
pos e relíquias, significou uma mudança de atitude diante da morte no ocidente: os mortos 
deixaram de amedrontar os vivos e passaram a coabitar os mesmos lugares.14 

Nos primórdios do cristianismo, ser martirizado pela adoção à fé era uma possibili-
dade bastante plausível, e o martírio passou a ser sinônimo de morte infligida a alguém 
por sua adesão à fé cristã. Na hagiografia referente aos mártires, esse fato é registrado 
fartamente nas referências às supostas declarações dos martirizados que atestavam sua fé, 
mesmo sob as mais terríveis torturas.15 De acordo com Edgar Morin,16 a morte sacrificial 
é um dos elementos-chave do cristianismo.

[...] o fundamento mágico essencial da salvação é o sacrifício de “morte-renascimento”, 
o sacrifício-do-deus-que-morre-para-ressuscitar. Os símbolos do deus de salvação, por 
si sós, são suficientemente eloqüentes: [...} Jesus é também o Cordeiro pascal, cujo 
sacrifício, segundo a lei mosaica, consagra a “passagem.17

Os mártires eram certamente santos e sua autenticidade repousava no fato de que a 
comunidade havia testemunhado, um dia, sua morte exemplar. O martírio era o sacrifício 
perfeito e implicava em perfeição espiritual alcançada. O sentido do sacrifício é destaca-
do na afirmação de Marcel Mauss e Henri Hubert: “a apoteose sacrificial não é outra coisa 
senão o renascimento da vítima. Sua divinização é um caso especial e uma forma superior 
de santificação e de separação”.18

Na perspectiva cristã, exatamente por terem morrido como seres humanos, fiéis à 
mensagem de Jesus, explicitada durante os suplícios da morte decorrentes desse credo, é 
que os mártires tiveram a glória do paraíso e alcançaram a eternidade. 

Interessante notar como a concepção de martírio, na religiosidade católica, é amplia-
da a ponto de caracterizar, como martírio, uma morte violenta resultante tanto de uma 
doença grave ou um crime atroz, mesmo que não exista o critério adotado de que a morte 
seria em função da adesão à fé cristã. 

A relação sofrimento/santidade é utilizada há muito tempo para justificar a idéia de 
purificação, presente no sofrimento. A idéia de que o sofrimento purifica vem desde as 
religiões pagãs e foi absorvido pelo cristianismo.19

De acordo com Huizinga,20 na Idade Média, a veneração dos santos, atuava como 
sedativo, pois servia como escoadouro ao excesso de efusão religiosa. Os santos realiza-
vam o papel de intercessores junto a Deus. As orações a eles dirigidas contribuíam para 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008242

Solange Ramos de Andrade

obscurecer o seu papel de intercessores, fazendo com que aparentassem exercer o poder 
divino. Os nomes dos diversos santos eram inseparavelmente ligados às diversas doenças 
e serviam até para designá-las. Logo que a idéia de doença se apresentava, o pensamento 
do santo surgia no mesmo instante fazendo, muitas vezes com que o próprio santo se 
tornasse objeto desse medo. 

Segundo Woodward,21 na tradição cristã, o santo é alguém cuja santidade é reconhe-
cida como excepcional por outros cristãos e para a Igreja católica proclamar alguém como 
santo, a vida da pessoa deve ser investigada pelas devidas autoridades eclesiásticas; seus 
escritos e sua conduta são escrutinados; são chamadas testemunhas para depor sobre sua 
virtude heróica; os milagres operados postumamente por sua intercessão devem ser pro-
vados. Só então, a partir daí, o papa declara por sua santidade ou não.

A Igreja católica arroga para si a capacidade divinamente orientada, de discernir, de 
tempos em tempos, se esta ou aquela pessoa está entre os eleitos. 

Canonizar significa declarar que uma pessoa é digna do culto público universal. A cano-
nização se dá através de uma declaração formal do papa de que uma pessoa certamente 
está com Deus. Por causa dessa certeza, os fiéis podem, com confiança, pedir ao Santo 
que interceda em seu favor. O nome do Santo é inserido na lista dos Santos da Igreja e 
é “elevado à honra dos altares”, isto é, recebe um dia do ano para a veneração litúrgica 
de toda a Igreja.22

As vidas dos santos constituem um importante meio de transmitir o sentido da fé 
cristã. Desde que o cristianismo existe, as pessoas contam e recontam as histórias dos 
santos. Eles têm sido homenageados em ícones, pinturas e estátuas. Foi o culto aos santos 
que transformou cemitérios em santuários, santuários em cidades, e gerou essa robusta 
forma de aventura e coesão social que é a peregrinação. É impossível imaginar o cristia-
nismo sem pecadores e impensável vivê-lo sem os santos.23

Antes do fim do primeiro século, o termo “santo” era reservado exclusivamente ao 
mártir, e o martírio é, ainda hoje, o caminho mais certo para a canonização. Ser santo, 
então, era morrer não só por Cristo, mas como ele. Desde o começo, portanto, santidade 
e martírio eram inseparáveis. Nos primeiros quatro séculos da era cristã, a perseguição 
romana era tão generalizada que ser cristão era assumir o risco de um eventual martírio.

Os cristãos da Antigüidade romana apontavam exemplos de sofrimento excepcional. 
Santos eram os que tinham morrido ou estavam preparados para morrer, ou então viviam 
uma espécie de morte lenta para o mundo, como forma de imitar o Cristo. Desses, o 
mártir tinha a primazia nas honras e ainda o tem, de fato, nos nossos dias. Mas aplicando 
a idéia de santidade para englobar também os vivos, a Igreja chegou, gradualmente, a 
venerar pessoas por sua vida exemplar tanto quanto por sua morte.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 243

A religiosidade católica e a santidade do mártir

Com o tempo, o conceito de santo passou a incluir missionários e bispos de excep-
cional zelo pastoral, sobretudo com relação aos pobres; soberanos cristãos que demons-
travam solicitude especial para com os súditos; e apologistas, notáveis por sua defesa 
intelectual da fé e por seu ascetismo pessoal.

Até o século XX, os santos eram identificados segundo categorias desenvolvidas 
durante os primeiros quatro séculos de existência da Igreja. Ou eram mártires ou eram 
confessores. Se confessores, classificando-se segundo o sexo e situação na vida: bispo, 
padre ou monge, para os homens; virgem ou viúva, para as mulheres.

Os santos se distinguiam não só por sua exemplar imitação de Cristo, mas também 
pelos seus poderes taumatúrgicos de operar milagres. Uma das crenças dos primeiros 
cristãos era a “comunhão dos Santos”; pelo testemunho perfeito que davam, pela sua re-
núncia total, os mártires “renasciam”, por assim dizer, no momento da morte para a vida 
eterna. Os cristãos rememoravam seus heróis sacrificados não no dia de seu nascimento, 
mas no dies natalis, o dia do renascimento. 

A motivação por trás das canonizações papais era apresentar aos fiéis vidas dignas de 
imitação e não santos que eles pudessem invocar para pedir milagres e outros favores. A 
divergência estava associada à avaliação do significado dos milagres para se estabelecer 
a santidade; a maioria da população considerava os milagres como sinais da presença de 
santidade, enquanto seus representantes os consideravam como efeito de uma conduta 
moral de uma vida espiritual que só à Igreja cabia julgar.

A partir de 1983, com a Constituição Apostólica Divinus Perfectionis Magister,24 
João Paulo II estabelece a nova legislação sobre as causas dos santos. Atualmente, o ca-
minho da santidade no Vaticano passa por quatro estágios: servos de Deus, venerável, be-
ato e santo. No primeiro estágio, é nomeado servo de Deus aquele que tem a autorização 
do Vaticano para a abertura da sua causa. A Igreja católica pode, nesta fase, elaborar uma 
oração em nome do candidato. No segundo estágio, o candidato é considerado venerável, 
quando são reconhecidas as suas virtudes heróicas ou o martírio. No terceiro estágio, é 
considerado beato com a comprovação de um milagre a sua imagem pode ser cultuada no 
país onde ele morreu e tem registrado o dia de seu culto.  No caso de mártires, o milagre 
é dispensado. O milagre só continua a ser fundamental na etapa seguinte, a da canoniza-
ção. No quarto e último estágio, é considerado santo o candidato que tem dois milagres 
comprovados, sua imagem pode ser cultuada em todas as Igrejas do mundo e seu nome 
passa a constar nos ofícios de celebrações litúrgicas.

Aprovada em 1964, a Constituição Dogmática Lumen Gentium,25em seu Capítulo V, 
A vocação de todos à santidade na Igreja, estabelece o que pode ser considerada a defi-
nição contemporânea de santidade, na qual todos os cristãos são passíveis de tornarem-se 
santos:



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008244

Solange Ramos de Andrade

Todos na Igreja, quer pertençam à Hierarquia quer por ela sejam pastoreados, são cha-
mados à santidade, segundo a palavra do Apóstolo: «esta é a vontade de Deus, a vossa 
santificação» (1 Tess. 4,3; cfr. Ef. 1,4). Esta santidade da Igreja incessantemente se 
manifesta, e deve manifestar-se, nos frutos da graça que o Espírito Santo produz nos 
fiéis; exprime-se de muitas maneiras em cada um daqueles que, no seu estado de vida, 
tendem à perfeição da caridade, com edificação do próximo; aparece dum modo espe-
cial na prática dos conselhos chamados evangélicos. A prática destes conselhos, abra-
çada sob a moção do Espírito Santo por muitos cristãos, quer privadamente quer nas 
condições ou estados aprovados pela Igreja, leva e deve levar ao mundo um admirável 
testemunho e exemplo desta santidade.26

É uma santidade proposta enquanto expressão de perfeição da caridade.  Uma santi-
dade que é apresentada como o cumprimento pleno da fé na vida ordinária de cada um e, 
por conseguinte, como um modelo de vida acessível a todos, com a ajuda de Deus. É um 
chamado universal à santidade. 

Em sua Homilia de Celebração da Santa Missa na solenidade de Todos os Santos, de 
01 de novembro de 2006, Bento XVI27 afirma:

Mas como é que podemos tornar-nos santos, amigos de Deus? A esta interrogação po-
de-se responder antes de tudo de forma negativa: para ser santo não é necessário reali-
zar ações nem obras extraordinárias, nem possuir carismas excepcionais. Depois, vem 
a resposta positiva: é preciso, sobretudo ouvir Jesus e depois segui-lo sem desanimar 
diante das dificuldades. “Se alguém me serve Ele admoesta-nos que me siga, e onde Eu 
estiver, ali estará também o meu servo. Se alguém me servir, o Pai há de honrá-lo” (Jo 
12, 26). Quem nele confia e o ama com sinceridade, como o grão de trigo sepultado na 
terra, aceita morrer para si mesmo. Com efeito, Ele sabe que quem procura conservar 
a sua vida para si mesmo, perdê-la-á, e quem se entrega, se perde a si mesmo, preci-
samente assim encontra a própria vida (cf. Jo 12, 24-25). A experiência da Igreja de-
monstra que cada forma de santidade, embora siga diferentes percursos, passa sempre 
pelo caminho da cruz, pelo caminho da renúncia a si mesmo. As biografias dos santos 
descrevem homens e mulheres que, dóceis aos desígnios divinos, enfrentaram por vezes 
provações e sofrimentos indescritíveis, perseguições e o martírio. Perseveraram no seu 
compromisso, “vêm da grande tribulação lê-se no Apocalipse lavaram as suas túnicas 
e branquearam-nas no sangue do Cordeiro” (Ap 7, 14). Os seus nomes estão inscritos 
no livro da Vida (cf. Ap 20, 12); a sua morada eterna é o Paraíso. O exemplo dos san-
tos constitui para nós um encorajamento a seguir os mesmos passos, a experimentar a 
alegria daqueles que confiam em Deus, porque a única verdadeira causa de tristeza e de 
infelicidade para o homem é o facto de viver longe de Deus.28

Bento XVI reafirma o papel dos santos como representantes de modelos de crença 
em Deus, desprendimento material e, principalmente, de fé para enfrentar as “dores do 
mundo” e alcançar a felicidade verdadeira, que é a aquela encontrada somente em Deus. 

Durante os pontificados dos Papas João Paulo II29 e Bento XVI30 foram beatificados 
1904 candidatos e 496 foram canonizados. Somente durante os dois primeiros anos do 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 245

A religiosidade católica e a santidade do mártir

pontificado de Bento XVI (2005-2007) foram beatificados 527 mártires.  Para ter a no-
ção da importância do surgimento de novas santidades enquanto política do Vaticano, 
comparados com os dados referentes aos demais papas, de Pio X (1903-1914) a Paulo VI 
(1963-1978) apresentam os seguintes dados: foram beatificados 497 candidatos e foram 
canonizados 165 candidatos31. Diante desses dados, podemos refletir sobre como os dois 
últimos pontífices romanos usaram tanto as beatificações como as canonizações enquanto 
estratégias para propor novos intercessores e novos modelos à comunidade de crentes. 

Ao canonizarem muito mais que os papas anteriores,32 João Paulo II e Bento XVI 
valorizam a constância, a historicidade e importância crucial que a santidade tem para a 
inserção e manutenção dos ideais cristãos no mundo atual.  Os processos da santidade 
envolvem além do aspecto dogmático, o aspecto pastoral aglutinando toda uma legião de 
crentes em manifestações públicas de devoção e adesão ao catolicismo.

Os papas e santos mártires

Em seus respectivos pontificados, João Paulo II e Bento XVI são os representantes 
máximos da Igreja católica. Suas declarações registram a postura da instituição, suas po-
líticas e estratégias de inserção e atuação na sociedade. São os que Bordieu denomina de 
porta-vozes, os que possuem o discurso de autoridade: 

O mistério da magia performativa resolve-se...no mistério do ministério..., isto é, na al-
quimia da representação...através da qual o representante constitui o grupo que o cons-
titui: o porta-voz dotado do poder pleno de falar e de agir em nome do grupo, falando 
sobre o grupo pela magia da palavra de ordem, é o substituto do grupo que existe so-
mente por esta procuração. Grupo feito homem, ele personifica uma pessoa fictícia, que 
ele arranca do estado de mero agregado de indivíduos separados, permitindo-lhe agir 
e falar, através dele, “como um único homem”. Em contrapartida, ele recebe o direito 
de falar e de agir em nome do grupo, de “se tornar pelo” grupo que ele encarna, de se 
identificar com a função à qual ele “se entrega de corpo e alma”, dando assim um corpo 
biológico a um corpo constituído.33

A política das beatificações e canonizações de mártires representa uma via de conti-
nuidade levada por João Paulo II e Bento XVI, ao enfatizarem o martírio como via privi-
legiada para a santidade, além de valorizarem as trajetórias de testemunhas da expansão 
mundial do cristianismo e as diversas perseguições sofridas pelos evangelizadores do 
século XX. 

Para pensar o conceito de santidade mártir a partir de João Paulo II, realizo um per-
curso a partir dos documentos publicados durante o período de 1978 a 2008. Em sua Carta 
Apostólica Tertio Millennio Adveniente,34 de 1994, o Papa João Paulo II destaca o valor 
da santidade, via martírio:



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008246

Solange Ramos de Andrade

37. A Igreja do primeiro milénio nasceu do sangue dos mártires: « sanguis martyrum 
— semen christianorum », (sangue de mártires, semente de cristãos). Os acontecimen-
tos históricos relacionados com a figura de Constantino Magno nunca teriam podido 
garantir um desenvolvimento da Igreja como o que se verificou no primeiro milénio, se 
não tivesse havido aquela sementeira de mártires e aquele património de santidade que 
caracterizaram as primeiras gerações cristãs. No final do segundo milénio, a Igreja 
tornou-se novamente Igreja de mártires. As perseguições contra os crentes — sacer-
dotes, religiosos e leigos — realizaram uma grande sementeira de mártires em várias 
partes do mundo. O seu testemunho, dado por Cristo até ao derramamento do sangue, 
tornou-se património comum de católicos, ortodoxos, anglicanos e protestantes, como 
ressaltava já Paulo VI na homilia da canonização dos Mártires Ugandeses.
É um testemunho que não se pode esquecer. A Igreja dos primeiros séculos, apesar de 
encontrar notáveis dificuldades organizativas, esforçou-se por fixar em peculiares mar-
tirológios o testemunho dos mártires. Tais martirológios foram-se actualizando cons-
tantemente ao longo dos séculos [...]
No nosso século, voltaram os mártires, muitas vezes desconhecidos, como que « militi 
ignoti » da grande causa de Deus. Tanto quanto seja possível, não se devem deixar per-
der na Igreja os seus testemunhos. Como foi sugerido no Consistório, impõe-se que as 
Igrejas locais tudo façam para não deixar perecer a memória daqueles que sofreram o 
martírio, recolhendo a necessária documentação. Isso não poderá deixar de ter uma di-
mensão e uma eloquência ecuménica. O ecumenismo dos santos, dos mártires, é talvez 
o mais persuasivo. A communio sanctorum fala com voz mais alta que os factores de 
divisão. O martyrologium dos primeiros séculos constituiu a base do culto dos Santos. 
Proclamando e venerando a santidade dos seus filhos e filhas, a Igreja prestava suprema 
honra ao próprio Deus; nos mártires, venerava Cristo, que estava na origem do seu mar-
tírio e santidade. Desenvolveu-se sucessivamente a prática da canonização, que perdura 
ainda na Igreja Católica e nas Igrejas Ortodoxas. Nestes anos, foram-se multiplicando 
as canonizações e as beatificações. Elas manifestam a vivacidade das Igrejas locais, 
muito mais numerosas hoje que nos primeiros séculos e no primeiro milênio [...]
Será tarefa da Sé Apostólica, na perspectiva do ano 2000, actualizar os martirológios 
para a Igreja universal, prestando grande atenção à santidade de quantos, também no 
nosso tempo, viveram plenamente na verdade de Cristo. [...].35

Nesta citação, existem claras alusões a diretamente às definições da Lumen Gentium,36 
ao mesmo tempo em que destaca a diversidade da santidade cristã e o papel que tem 
na estruturação das memórias e da identidade das Igrejas nacionais e locais. A idéia de 
continuidade está presente na valorização do papel do mártir, primeira manifestação da 
santidade no cristianismo. A necessidade de preservação das histórias dos mártires pelas 
igrejas locais enfatiza a importância dada pelo Vaticano ao processo de evangelização e 
permanência em locais que enfrentam juntamente com a perseguição religiosa a persegui-
ção étnica, política e social. 

Ao citar Paulo VI e a canonização dos mártires ugandenses, João Paulo II apon-
ta para sua política de beatificação e canonização de vítimas religiosas da Revolução 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 247

A religiosidade católica e a santidade do mártir

Francesa, da Guerra Civil Espanhola, das perseguições chinesas e da Segunda Guerra 
Mundial. As referências aos primórdios do cristianismo é uma constante, destacando este 
como via para a santidade.

Em sua Homilia de 07 de maio de 2000, Celebração ecumênica para recordar as 
testemunhas da fé do século XX,37 João Paulo II retoma o martírio e suas relações com os 
problemas da atualidade. Em 200738 Bento XVI dá seqüência a essa política ao beatificar 
498 mártires da Revolução Espanhola.

Os monumentos e as ruínas da antiga Roma falam à humanidade acerca dos sofrimentos 
e das perseguições suportados com fortaleza heróica pelos nossos pais na fé, os cristãos 
das primeiras gerações. Estes antigos vestígios recordam-nos quanto são verdadeiras 
as palavras de Tertuliano, que escrevia:   “Sanguis martyrum, semen christianorum o 
sangue dos mártires é semente de [novos] cristãos” (Apol. 50, 13:  CCL I, 171).39 [...]
2. A experiência dos mártires e das Testemunhas da Fé não é uma característica ex-
clusivamente da Igreja dos primórdios, mas delineia todas as épocas da sua história. 
De resto, no século XX, talvez ainda mais do que no primeiro período do cristianis-
mo, muitíssimos foram os que testemunharam a fé com sofrimentos não raro heróicos. 
Durante o século XX, quantos cristãos em todos os continentes pagaram o seu amor a 
Cristo, também derramando o próprio sangue! Eles padeceram formas de perseguição 
antigas e recentes, experimentando o ódio e a exclusão, a violência e a morte. Muitos 
países de antiga tradição cristã voltaram a ser terras em que a fidelidade ao Evangelho 
teve um preço muito elevado. No nosso século o “testemunho, dado por Cristo até ao 
derramamento do sangue, tornou-se património comum de católicos, ortodoxos, angli-
canos e protestantes” (Tertio millennio adveniente, 37). [...]
Muitos rejeitaram ceder ao culto dos ídolos do século XX e foram sacrificados pelo 
comunismo, pelo nazismo, pela idolatria do Estado ou da raça. Muitos outros morreram 
durante guerras étnicas e tribais, porque refutaram uma lógica alheia ao Evangelho de 
Cristo. Alguns conheceram a morte porque, segundo o modelo do bom Pastor, quiseram 
permanecer com os seus fiéis, apesar das ameaças. Em cada continente e ao longo de 
todo o século XX houve quem preferiu morrer para não faltar à própria missão. Religio-
sos e religiosas viveram a sua consagração até à efusão do sangue. Homens e mulheres 
crentes morreram oferecendo a sua existência por amor dos fiéis, de forma especial dos 
mais pobres e frágeis. Não poucas mulheres perderam a própria vida para defender a 
sua dignidade e pureza. [...]
Caríssimos Irmãos e Irmãs, a herança preciosa que estas testemunhas corajosas nos 
transmitiram constitui um património comum de todas as Igrejas e de cada Comunidade 
eclesial. Trata-se de uma herança que fala com uma voz mais alta do que os factores de 
divisão. O ecumenismo dos mártires e das Testemunhas da Fé é o mais convincente, 
pois indica aos cristãos do século XX a via para a unidade. É a herança da Cruz vivida 
à luz da Páscoa:  herança que enriquece e sustenta os cristãos, enquanto iniciam o novo 
milénio.40

Em sua Homilia, de 07 de abril de 2008,41 em memória aos mártires cristãos, Bento 
XVI segue as declarações de João Paulo II, afirmando que também o século XXI inicia 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008248

Solange Ramos de Andrade

como um sinal do martírio, para os cristãos, em função das perseguições políticas. O 
mártir, além de modelo de cristão também é um perseguido político.

Detendo-se em frente dos seis altares, que recordam os cristãos vítimas da violência 
totalitária do comunismo, do nazismo, os que foram mortos na América, na Ásia e na 
Oceânia, na Espanha e no México, em África, repercorremos idealmente muitas vicissi-
tudes dolorosas do século passado. Muitos morreram no cumprimento da missão evan-
gelizadora da Igreja: o seu sangue misturou-se com o dos cristãos autóctones aos quais 
foi comunicada a fé. Outros, muitas vezes em condições de minoria, foram mortos por 
ódio à fé. Por fim muitos foram imolados por não abandonar os necessitados, os pobres, 
os fiéis que lhes estavam confiados, não temendo ameaças nem perigos. São Bispos, sa-
cerdotes, religiosos e religiosas, fiéis leigos. São tantos! O Servo de Deus João Paulo II, 
na celebração ecuménica jubilar para os novos mártires, realizada a 7 de Maio de 2000 
no Coliseu, disse que estes nossos irmãos e irmãs na fé constituem como que um grande 
afresco da humanidade cristã do século XX, um afresco de Bem-Aventuranças, vivido 
até ao derramamento de sangue. E costumava repetir que o testemunho de Cristo até ao 
derrame de sangue fala com voz mais forte do que as divisões do passado. [...]
Também este século XXI iniciou no sinal do martírio. Quando os cristãos são verda-
deiramente fermento, luz e sal da terra, tornam-se também eles, como aconteceu com 
Jesus, objecto de perseguições; como Ele são “sinal de contradição”. A convivência 
fraterna, o amor, a fé, as opções em favor dos mais pequeninos e pobres, que marcam 
a existência da Comunidade cristã, suscitam por vezes uma repulsa violenta. Como é 
útil então olhar para o testemunho luminoso de quem nos precedeu no sinal de uma 
fidelidade heróica até ao martírio!42

Existe uma harmonia expressiva nas declarações dos dois papas; a referência ao Va-
ticano II aparece em todas essas declarações papais, pois atualiza a santidade milenar do 
mártir no reconhecimento canônico da santidade de homens e mulheres contemporâne-
os. Um processo de atualização da santidade, um reconhecimento de modelos de vida, 
inseridos em contextos sociais e históricos instáveis. Modelos estes predominantes na 
mentalidade contemporânea. 

Crianças mártires: beatos e santos

A opção de usar apenas as narrativas vinculadas às crianças mártires tem uma justi-
ficativa: a única forma de uma criança tornar-se santa ou beata é a morte via sacrifício, 
suportar uma dor extremamente intensa, na qual tenha demonstrado coragem e deter-
minação, o que pode acontecer em três circunstancias: uma doença grave, uma morte 
violenta, sob tortura e, muito raramente, quando é vítima de uma experiência divina. Ao 
trabalhar com o culto às santidades em São Paulo Gaeta43 defende que:

Ao se reivindicar para alguns personagens os arquétipos santificantes cristãos, a po-
pulação reelabora as suas crenças criando legendas, alterando os espaços e os códi-
gos, reapropriando-se de objetos e do uso ao seu jeito. No caso das santidades, a força 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 249

A religiosidade católica e a santidade do mártir

imagética da infantilidade, da inocência, em oposição à brutalidade e à anormalidade 
dos assassinos e/ou à presença de uma doença inexplicada sem outorgação de sentido 
constituem-se nos elementos fundantes de uma história que, para os devotos, se tornou 
legítima.44

Não é nossa intenção recuperar o que Gaeta denomina de arquétipos santificantes 
cristãos, mas recuperar o arquétipo da criança presente nas representações desse tipo de 
devoção. Para tanto, faremos uso do conceito de arquétipo em Jung (2006), especifica-
mente o arquétipo da criança.45 Para Jung,46 os arquétipos são imagens primordiais, for-
mas ou imagens de natureza coletiva, universalmente constituintes dos mitos e, ao mesmo 
tempo, produtos individuais de origem inconsciente.  Os arquétipos são os componentes 
fundamentais da formação de símbolos que se repetem nos conteúdos das mitologias de 
todos os povos da humanidade. 

O núcleo central dos significados contidos nos arquétipos não é definido por ser es-
sencialmente inconsciente, mas pelo que se pode mapear de seus contornos por meio dos 
mitos, das lendas, das religiões e de outras atividades humanas coletivas e históricas. Ao 
analisar o arquétipo da criança, Jung destaca a relação fragilidade/poder/transcendência 
associada a todas narrativas míticas e/ou religiosas:

A criança enjeitada, seu abandono e risco a que está sujeita são aspectos que configuram 
o início insignificante, por um lado, e o nascimento misterioso e miraculoso da criança, 
por outro. Caráter numinoso da criança.47

A constituição da relação martírio/santidade/criança, explícita nas narrativas da ins-
tituição ou nas narrativas dos devotos, corrobora a afirmação de Jung acerca do caráter 
ambíguo da criança ao torná-la manifestação do numinoso, em clara adesão ao conceito 
de R.Otto:48

Paradoxo existente em todos os mitos da criança: o fato de ela estar entregue e indefesa 
frente a inimigos poderosíssimos, constantemente ameaçada pelo perigo da extinção, 
mas possuindo forças que ultrapassam muito a medida humana. Esta afirmação se rela-
ciona intimamente com o fato psicológico de a criança ser insignificante, por um lado, 
isto é, desconhecida, apenas uma criança, mas por outro, divina. O mito enfatiza que 
a criança é dotada de um poder superior e que se impõe inesperadamente, apesar de 
todos os perigos.49

O primeiro santo criança canonizado pelo Vaticano foi Maria Goretti,50 declarada 
Santa pelo Papa Pio XII, em 24 de junho de 1950, sendo que seu dia de devoção é 06 de 
julho, data de sua morte.  Sua hagiografia relata a seguinte história:

Maria Teresa Goretti, ou simplesmente Marieta, como seus familiares a chamavam, 
nasceu em Corinaldo, Ancona no ano 1890, sua família obrigada pela necessidade havia 
emigrado para o inóspito Agro Pontino na localidade Ferrieri di Conca, a dez quilôme-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008250

Solange Ramos de Andrade

tros de Netuno, pelos fins do século XIX. Eram camponeses, acostumados aos duros 
trabalhos dos campos, trabalhando na lavoura, enquanto Maria Goretti cuidava dos 
quatro irmãozinhos mais novos que ela. Seu pai morreu quando ela tinha apenas dez 
anos e sua mãe Dona Assunta, para ganhar o sustento da família, ficava o dia inteiro no 
trabalho do campo e Maria Goretti não podia estudar, apenas quando podia, corria até 
à longínqua igreja para aprender o catecismo, e desta forma conseguiu fazer primeira 
comunhão aos 12 anos. Numa manhã, quando sua mãe Assunta partiu para o trabalho, 
deixando Maria Goretti com a irmã menor (que mais tarde entrou para a vida religiosa 
entre as franciscanas missionárias da Imaculada) o jovem Alexandre Serenelli que já 
havia sido rejeitado por parte da menina, assassinou-a com vários golpes de punhal, que 
morreu pronunciando perdão para o assassino, no dia 06 de Julho de 1902. Condenado 
aos trabalhos forçados, Alexandre Serenelli passou 27 anos na prisão. No ano de 1910 
ele disse ter tido uma visão da pequena mártir e desde aquele momento sua vida mudou 
e dizia que Maria Goretti era seu anjo protetor. A jovem que não se deixou contaminar 
pela doença do pecado, foi solenemente canonizada pelo Papa Pio XII, tendo sido as-
sistida por sua mãe Dona Assunta e os irmãos.51

Papa João Paulo II, em processo coletivo de canonização no ano 2000, canonizou 
nove crianças, os mártires da China, mortos em julho de 190052, muitos deles refugiados 
na Igreja da Vila de Tchou-Kia-ho, na província de XianXian, juntamente com  os mis-
sionários. Dentre os mártires estavam crianças com idades entre 9 e 16 anos.53  De 1987 
a 2002, 10 crianças foram beatificadas.54

No Brasil, durante o Pontificado de Bento XVI, duas crianças foram beatificadas: 
Albertina Berkenbrock,55 de 12 anos, em 20/10/07 e, Adílio Daronch, de 16 anos, em 
21/10/2007. Destaco a história de Albertina, dado que possui uma incrível similaridade 
com a hagiografia de Maria Goretti:

ALBERTINA BERKENBROCK, LEIGA (1919-1931) , nasceu a 11 de Abril de 1919, 
em São Luís, Imaruí (Brasil), numa família de origem alemã, simples e profundamente 
cristã. Há uma singular concordância entre os testemunhos dados nos vários processos 
canónicos por parte das testemunhas que a tinham conhecido e convivido com a Serva 
de Deus, ao descrevê-la como uma menina bondosa, no mais amplo sentido do termo. 
A natural mansidão e bondade de Albertina conjugavam-se bem com uma vida cristã 
compreendida e vivida completamente. Da prática cristã derivava a sua inclinação à 
bondade, às práticas religiosas e às virtudes, na medida em que uma criança da sua 
idade podia entendê-las e vivê-las. Sabia ajudar os pais no trabalho dos campos e es-
pecialmente em casa. Sempre dócil, obediente, incansável, com espírito de sacrifício, 
paciente, até quando os irmãos a mortificavam ou lhe batiam ela sofria em silêncio, 
unindo-se aos sofrimentos de Jesus, que amava sinceramente. A frequência aos sacra-
mentos e a profunda compenetração que mostrava ter na participação da mesa eucarís-
tica é um índice de maturidade espiritual que a menina tinha alcançado; distinguia-se 
pela piedade e recolhimento. O cenário no qual foi consumado o delito é terrivelmente 
simples, quanto atroz e violenta foi a morte da Serva de Deus. No dia 15 de Junho de 
1931, Albertina estava apascentando os animais de propriedade da família quando o 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 251

A religiosidade católica e a santidade do mártir

pai lhe disse para ir procurar um bovino que se tinha distanciado. Ela obedeceu. Num 
campo vizinho encontrou Idanlício e perguntou-lhe se tinha visto o animal passar por 
ali. Idanlício Cipriano Martins, conhecido com o nome de Manuel Martins da Silva, 
era chamado pelo apelido de Maneco. Tinha 33 anos, vivia com a mulher próximo da 
casa de Albertina e trabalhava para um tio dela. Embora já tivesse matado uma pessoa, 
era considerado por todos um homem recto e um trabalhador honesto. Albertina muitas 
vezes levava-lhe comida e brincava com os seus filhos; portanto, era uma pessoa do seu 
conhecimento. Quando Albertina lhe perguntou se tinha visto o boi, Maneco responde 
que sim, acrescentando que o tinha visto ir para o bosque próximo dali e ofereceu-se 
para a acompanhar e ajudar na busca. Mas, ao chegarem perto do bosque, convidou-a 
para deitar com ele. Seguiu-a com intenção de lhe fazer mal. Albertina não consentiu 
e Maneco então a pegou pelos cabelos, jogou-a ao chão e, visto que não conseguia 
obter o que queria porque ela reagia, pegou um canivete e cortou o seu pescoço. A jo-
vem morreu imediatamente. Dos testemunhos dos companheiros de prisão de Maneco 
revelou-se que a menina declarou a sua indisponibilidade, pois aquele acto era pecado. 
A intenção de Maneco era clara, a posição de Albertina também:   não queria pecar. 
Durante o velório, Maneco controlava a situação fingindo velar a vítima e ficando por 
perto da casa. Porém, antes que descobrissem quem era o assassino, algumas pessoas 
notaram um fenômeno particular:  todas as vezes que ele se aproximava do cadáver da 
Serva de Deus, a grande ferida do pescoço começava a sangrar. No funeral de Albertina 
participou um elevado número de pessoas e todos diziam já que era uma “pequena már-
tir”, pois dado o seu temperamento, a sua piedade e delicadeza, eram convictos de que 
tinha preferido a morte ao pecado. Albertina sacrificou a vida somente pela virtude.56

Esta narrativa hagiográfica está presente, com os mesmos ingredientes, nos cultos 
extra-oficiais. As histórias retratam uma infância normal, até tranqüila, quando um evento 
externo interrompe a vida da criança e a coloca numa situação de perigo e conseqüente 
morte, sem ter quem a defenda do agressor. Tal é o caso de Clodimar Pedrosa Lô, um 
santo cultuado no Cemitério Municipal de Maringá, que recebe inúmeras visitas de fiéis 
que deixam em seu túmulo (se essa vírgula continuar a autora não explica o que os fiéis 
deixam no túmulo), ex-votos e narram, amparados pelas histórias de outros devotos e pelo 
livro de Eliel Diniz,57 a terrível  história de tortura que o menino sofreu. 

Segundo Eliel Diniz,58 Clodimar Pedrosa Lô, era um jovem cearense de quase quinze 
anos, quando deixou a família no Nordeste para trabalhar em Maringá, no ano de 1967, 
morando com a família do tio, Oésio de Araújo Pedrosa:

Justamente na adolescência, época em que todos os jovens de sua idade iam à escola , 
brincavam, procuravam divertimentos, Clodimar já se preparava para um futuro duro. 
Era pobre e não sonhava com riqueza, não tinha fantasias dos super-heróis de revisti-
nhas. Era um garoto inteiramente consciente e responsável.59

Conseguiu um emprego no Hotel Palace, onde trabalharia de manhã e de tarde. Clo-
dimar carregava as malas, arrumava quartos, era mensageiro e, posteriormente, passou a 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008252

Solange Ramos de Andrade

trabalhar até as vinte e duas horas. Como precisava do dinheiro para ajudar a família e os 
tios, passou a dormir no hotel, pois chegava em casa muito tarde.Em sua biografia, Diniz 
afirma que Clodimar “fazia tudo sem reclamar.”60

No dia 23/11/1967 um viajante, que estava hospedado no hotel, informou o desa-
parecimento de sua maleta com dinheiro proveniente das cobranças feitas para a firma 
que trabalhava.61 Como as chaves do hotel ficavam com Clodimar, “logo o gerente que 
sempre o maltratava, lançou-lhe a acusação e tratou de chamar a policia”. O delegado da 
época enviou os policiais militares para prenderem o garoto.

Não havia, sequer, um garoto que não fugisse, de medo, quando via o jeep preto da 
policia, era o temido 28. Era uma imagem criada pelos policiais, em toda a população 
de medo. Esses policiais prendiam pessoas, mesmo que por meras suspeitas, a base de 
cacetadas, havia muito espancamento e tortura.62

Clodimar foi preso e levado à cadeia pelos policiais onde foi torturado. No desespero 
chegou a confessar o local onde supostamente havia escondido o dinheiro três vezes, para 
que os policiais fossem até lá e parassem de espancá-lo, no entanto, quando percebiam 
que tinham sido enganados batiam com mais força ainda.63

Quando o viajante foi à delegacia as vinte e uma horas ao ver o estado de Clodimar, 
quis retirar a queixa o que foi recusado pelo delegado e pelo gerente do hotel que afirma-
ra: ladrão tem que apanhar até morrer.

Logo que acordava novamente era vitimado por queimaduras de cigarros, furadas de 
agulha sob as unhas, beliscões de alicate por todo o corpo, inclusive prensa nos órgãos 
genitais e coronhadas de revolver na cabeça. Era Lô um garoto menor de idade e já 
sofria maltratos no pau-de-arara, choques elétricos entre outras torturas terríveis. Até 
mesmo taras sexuais eram praticadas por aqueles vermes. Foi uma noite infinda para 
aquele jovem adolescente.64

Vendo a situação do garoto, um sargento disse aos policiais que estariam encrencados 
se não levassem o garoto ao hospital. Clodimar morreu logo depois de chegar ao hospital 
devido a uma hemorragia interna provocada por ferimentos. A notícia espalhou-se pela 
cidade, chegando aos jornais e os rádios, abalando a opinião pública. O crime causou tal 
comoção na cidade que surgiram movimentos para linchar os policiais, que fugiram. Duas 
mil pessoas acompanharam seu enterro.65

Nas seguintes palavras de Diniz compreendemos como se deu, de certa forma, o 
processo de santificação de Clodimar:

A podridão policial era tamanha que para uma possível melhora, algo temeroso teria 
de acontecer. Pedidos e solicitações não bastavam, já era vicioso, rotineiro. Seria ne-
cessário, como é para a realização de todas as grandes obras e conquistas humanas e 
de todos os ideais da humanidade, como foi é e sempre será, através dos tempos, que 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 253

A religiosidade católica e a santidade do mártir

houveram mártires na obtenção dessas conquistas. Infelizmente, no caso da policia do 
interior paranaense, foi necessário que uma criança ingênua, fosse martirizado e levado 
ao holocausto dos tarados policiais que praticaram essa barbaridade. Foi necessário que 
enviasse o corpo mutilado à capital do estado para que as autoridades superiores sentis-
sem o impacto brutal do hediondo crime. Só aí providencias foram tomadas. Clodimar 
foi o mártir marco de uma era jurídico-policial, no Estado do Paraná.66

Um dos desdobramentos mais significativos do crime ocorreu em 1970, quando o pai 
de Clodimar chegou em Maringá e assassinou o gerente do hotel, justificando que queria 
aliviar sua consciência, “curar as queimaduras provocadas por suas lágrimas que rolavam 
por sua face rasgando um amargo sinal de angustia e tristeza”.67

A santidade como fator de síntese entre religião e religiosidade

O homem religioso deseja viver o mais perto possível do sagrado. Ele sente neces-
sidade do sagrado no seu dia-a-dia e, como Deus, o Ser supremo está distante, “afasta-
do”, o homem procura experiências religiosas mais “concretas”. Ao substituir a própria 
divindade, ao deixar de ser um intermediário, o santo pode realizar a sua manifestação 
máxima: o milagre.

O homem atual quer a salvação neste mundo, daí o poder do milagre como resposta 
imediata à sua angústia. As bênçãos, a proteção, os milagres correm de boca em boca, 
alongando a fila de novos adeptos. Contar a proteção recebida em tal circunstância fica 
sendo a maneira de pregar e de propagar a vida dos santos.

Para o devoto, o milagre é como o oxigênio de sua religiosidade. Sem este, o santo 
definha e morre. Um milagre que é proclamado pela fé, embebida de emoção. Nada tem 
a ver com a razão, nem com o extraordinário. É um fato cotidiano. Ao ter consciência 
da precariedade de sua vida, como tem consciência da proteção do poder do sagrado, 
tudo vira milagre. O milagre é a permanente assistência do poder do sagrado contra as 
ameaças dos males do mundo. Ele é a proclamação cotidiana da presença de um poder 
extraterreno, em face de um poder instalado no corpo social gerando e moldando o corpo 
e a figura do homem.

Os santinhos católicos são pessoas que sofreram muito em vida ou tiveram uma mor-
te trágica, atingindo tal intensidade de sofrimento que se tornaram capazes de conceder 
graças a quem a elas recorresse, como no caso de Maria Goretti e Albertina Berkenbrock. 
A religiosidade católica tem mobilizado pessoas, em nível local, como é o caso da santi-
nha Iracema, da cidade de Marília - SP68, em nível regional, como é o caso do santo Me-
nino da Tábua, da cidade de Maracaí - SP69 e, em nível nacional, como é o caso do santo 
Antoninho Marmo, de São Paulo.70 Essas santidades representam a imagem arquetípica 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008254

Solange Ramos de Andrade

da criança indefesa, cordial, amorosa, vítima da pobreza, da doença, dos males do mundo 
e que suportam uma intensidade de sofrimento comparável aos sofrimentos míticos dos 
deuses e heróis ancestrais. 

Para a Igreja católica, o principal ingrediente para retratar seus escolhidos reside no 
destaque dado à sua adesão à fé cristã. As narrativas do Vaticano reforçam sempre o temor 
a Deus que sempre esteve presente em suas vidas. No caso da religiosidade católica, este 
fator é descartado porque o interesse maior reside na identificação com o sofrimento e a 
impotência vividos por essas crianças. É a pureza, a bondade e a inocência confrontadas 
com um mundo imerso em perigos, perdas e dores e a capacidade de interceder junto à 
divindade para conceder o maior atributo do santo: santo só é santo se faz milagre. Con-
forme afirma Pedro Ribeiro de Oliveira:71

A concepção popular de santo é muito mais abrangente, pois inclui, além dos santos ca-
nonizados pela Igreja, todas as denominações locais e titulares de Maria Santíssima, de 
Jesus, bem como os santos locais e familiares. Uma criança assassinada com requintes 
de crueldade, uma pessoa morta tragicamente, ou um leproso que morre sem se queixar 
da vida, todos esses passam à categoria de ‘santos’... .72

Neste sentido, para analisar os aspectos históricos do culto aos santos, além de abor-
dar os aspectos de como a hierarquia católica se posiciona diante desses, também é ne-
cessário atentar a todos os aspectos presentes naquilo que, apesar de ter fortes vínculos 
institucionais, reinterpreta normas e transcende suas práticas para além da instituição. 

O culto a um determinado santo é histórico. Sua representação informa ao historia-
dor a maneira pela qual um determinado grupo social vive sua relação com a realidade 
social,73 definindo estratégias de convivência a partir da necessidade de resolução de seus 
problemas procurando um contato com o transcendente por meio do ritual adequado, no 
qual investe de poder um grupo de especialistas, os santos,  capazes de restaurar a ordem 
daquilo que é interpretado como caótico por intermédio do milagre. Para a religiosidade 
católica, o único especialista que conhece é o santo, enquanto para a instituição, o es-
pecialista é, em primeiro lugar, o intermediário dessa relação com o sagrado, isto é, o 
sacerdote. Sem o aval da instituição, o culto a um determinado santo não é aceito. 

Ao criar um espaço paralelo ao institucional, sem, contudo se desligar dele, a reli-
giosidade católica empreende o que Chartier74 denomina de esquemas geradores dos sis-
temas de classificação e de percepção, verdadeiras instituições sociais, incorporando sob 
a forma de representações coletivas as divisões da organização social. Representações 
coletivas que se apropriam dos esquemas geradores de sentido, próprios da instituição 
e os reinterpreta de acordo com suas necessidades. É a passagem do sem-sentido para o 
sentido:



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 255

A religiosidade católica e a santidade do mártir

Não estamos pensando a história dos fatos, e sim o processo simbólico, no qual, em 
grande medida, nem sempre é a razão que conta: inconsciente e ideologia aí significam. 
Não é a cultura ou a história factuais, mas a das lendas, dos mitos, da relação com a lin-
guagem e com os sentidos. É a memória histórica que não se faz pelo recurso à reflexão 
e às intenções, mas pela “filiação” [...] aquela na qual, ao significar, nos significamos. 
Assim, nessas perspectivas, são outros os sentidos do histórico, do cultural, do social 
[...] mas também se fundam sentidos, onde outros sentidos já se instalaram [...] o senti-
do anterior é desautorizado.Instala-se outra “tradição” de sentidos que produz os outros 
sentidos nesse lugar.  Instala-se uma nova “filiação”.  Esse dizer irrompe no processo 
significativo de tal modo que pelo seu próprio surgir produz sua “memória”.75

As manifestações de religiosidade católica podem também ser vistas enquanto um 
campo de forças, um conjunto sistemático de diferenças que, pelo fato de oferecer obje-
tivada uma soma de desigualdades a um conjunto de agentes que estão predispostos pre-
viamente a percebê-las de maneira discrepante, a interessar-se por elas de modo distinto, 
e a usá-las de formas diferentes, parece poder gerar seu próprio interesse.76

A urgência de livrar-se dos sofrimentos ou alcançar a solução de problemas cotidia-
nos, ou cura de doenças, não permite as pessoas que buscam ajuda nos cultos aos santos, 
um distanciamento das necessidades imediatas. Para a instituição religiosa, tudo que não 
se adequar às normas estabelecidas é considerado profano e profanador. Apesar da Igreja 
católica não permitir o culto aos santos oficiosos, isso não impede que muitos católicos 
os cultuem: levam flores, velas, pedidos, prestam homenagens. 

Esta autonomia relativa do campo religioso como mercado de bens da salvação, pode 
ser encarada como um momento de um sistema de transformação, no qual diferentes 
configurações historicamente realizadas da estrutura das relações entre as diversas ins-
tâncias entram em competição pela legitimidade religiosa. Dessa forma a Igreja católica 
interfere nessas manifestações visando manter para si o monopólio das crenças e práticas 
religiosas.

Para a Igreja conservar seu monopólio do poder simbólico, Bourdieu explica que 
depende da aptidão da instituição que o detém em fazer os excluídos reconhecerem a 
legitimidade da sua exclusão. É preciso suprimir a manifestação não oficial por meio 
da violência física ou simbólica ou anexá-la. Mais do que sepultar nossos santinhos, 
queremos saber o que os mantêm vivos no imaginário coletivo. Qual a relação existente 
entre o morto e o vivo e como este enxerga aquele e atribui milagres a eles. Qual a liga-
ção? O processo de identificação? Saez77 nos fala de uma identificação entre o vivo e o 
morto, seja pelo modo que viveu ou pelo modo que morreu. Os pedidos de algum modo 
reproduzem a biografia do santo. Nesse sentido, pessoas que estão passando por grandes 
sofrimentos tendem a recorrer a Clodimar Lô, a Albertina ou a Marina Goretti. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008256

Solange Ramos de Andrade

No caso desses três santinhos, podemos pensar de acordo com Edgar Morin,78 ao 
afirmar que a morte sacrificial é um dos elementos-chave do cristianismo.

O fundamento mágico essencial da salvação é o sacrifício de “morte-renascimento”, o 
sacrifício-do-deus-que-morre-para-ressuscitar. Os símbolos do deus de salvação, por 
si sós, são suficientemente eloqüentes: [...] Jesus é também o Cordeiro pascal, cujo 
sacrifício, segundo a lei mosaica, consagra a “passagem.79

 Esta ampliação do martírio também está presente nas declarações papais; a narrativa 
da morte violenta é tecida com detalhes que reforçam o aspecto bárbaro do ato assassino. 
Uma narrativa para despertar comoção.

O homem religioso deseja viver o mais perto possível do sagrado. Ele sente necessi-
dade do sagrado no seu dia-a-dia e, como Deus, o Ser supremo está distante, afastado, o 
homem procura experiências religiosas mais concretas. Ao substituir a própria divindade, 
ao deixar de ser um intermediário, o santo pode realizar a sua manifestação máxima: o 
milagre.

Ao projetar sua salvação neste mundo, o homem religioso atribui poder ao milagre 
como resposta imediata à sua angústia. É à procura de um milagre que as pessoas se 
dirigem aos santuários. As bênçãos, a proteção, os milagres correm de boca em boca, 
alongando a fila de novos adeptos. Contar a proteção recebida em tal circunstância fica 
sendo a maneira de pregar e de propagar a vida dos santos. 

Ao tornar-se um lugar no qual se entrecruzam, com relativa naturalidade, o aspecto 
sagrado e secular da morte, os cemitérios abrigam santos que não participam da oficia-
lidade católica. Nele, todas as manifestações de religiosidade são possíveis. As formas 
de representação coletiva ligada aos cultos prestados aos mortos ganham especial relevo 
quando esses mortos são considerados santos capazes de intermediar uma relação de 
reciprocidade simbólica.

Historicamente, a relação entre a Igreja católica e suas manifestações de religiosida-
de santoral pode ser caracterizada em três posturas diferentes; a primeira seria a da indife-
rença tolerante, que vê essas manifestações como parte integrante do universo simbólico 
e institucional católico. É uma postura condescendente.  A segunda seria a expropriação 
das formas religiosas e a resistência às suas práticas, representadas pela romanização do 
catolicismo. A terceira postura seria a uma tolerância pedagógica, no que diz respeito 
ao aspecto devocional individualizante, uma vez que, para a autoridade eclesiástica, a 
religiosidade católica seria parte integrante do sistema simbólico e institucional do cato-
licismo. 

As declarações de João Paulo II e Bento XVI podem ser adequadas a esta última 
postura, seguindo as orientações tanto de inserção no mundo moderno como de interfe-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 257

A religiosidade católica e a santidade do mártir

rência nas práticas de devoção a partir do estabelecimento de modelos contemporâneos 
de santidade, principalmente nos modelos de santos e beatos mártires, simbolicamente 
ajustados aos perfis das santidades não oficiais.

Ao estabelecer as formas de vivência do catolicismo e buscar manter o controle hie-
rárquico, a Igreja católica elabora uma estratégia apoiada em duas dimensões: um corpo 
de crenças e um conjunto de práticas. Contudo, nem sempre crenças e práticas diferen-
ciam as manifestações institucionais das devoções da religiosidade católica; a resposta 
para o controle está na atribuição de um conhecimento do sagrado que é exclusivo da 
hierarquia católica. É esta hierarquia que determina a santidade de alguém, estabelecendo 
o quando, o como e o onde as manifestações de devoção ao santo podem ser realizadas. 

Dentre as várias características da religiosidade católica, a mais essencial é o relacio-
namento direto e pessoal entre sagrado e profano. O leigo ocupa papel central, operando 
a perda relativa da importância do sacramental frente ao devocional. É a manipulação do 
sagrado com finalidades pragmáticas.

Embora as religiões exaltem a salvação e a vida após a morte, a maioria das pessoas 
busca na fé respostas para aflições cotidianas. No imaginário dos fiéis, a definição de 
milagre é elástica: ele pode ser grande, pequeno, reconhecido por todos  ou percebido 
apenas intimamente. Neste contexto, o mártir ocupa lugar privilegiado tanto no discurso 
eclesiástico como nas manifestações da religiosidade católica.

Notas
* Doutora Professora do Departamento de História da UEM-PR. Coordenadora do Curso de Pós-Gradua-
ção Lato Sensu em História das Religiões da UEM/PR. E-mail: sramostdeandrade@gmail.com  
1 KOSELLECK, Reinhart, Uma história dos conceitos: problemas teóricos e práticos, Estudos Históricos, 
Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, 1992, pp.134-14.
2 CERTEAU, Michel de. A Escrita da História. Trad. Maria de Lourdes Menezes. Rio de Janeiro, Forense 
Universitária, 1982.
3 VAUCHEZ, André. Santidade. In: Enciclopédia Einaudi. Lisboa, Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 
v. 12, 1987, p. 300.
4 BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo, Perspectiva, 2001.
5 CHARTIER, Roger. À beira da falésia: A história entre incertezas e inquietudes. Porto Alegre, Ed. 
Universidade/UFRGS, 2002.
6 CHARTIER, op. cit..
7 CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. As artes do fazer. Petrópolis, Vozes, 1994
8 GAJANO, Sofia Boesch. Santidade. In: LE GOFF, J. e SCHMITT, Jean-Claude (coord.). Dicionário 
Temático do Ocidente Medieval. v. II. São Pauki, Edusc, 2006, pp. 449-463.
9 GAJANO, op. cit, pp. 455-456.
10 VAUCHEZ, André. O Santo. In: LE GOFF, Jacques. O homem medieval. Lisboa, Presença, 1989.
11 VAUCHEZ, op. cit.. Também em WOODWARD, Kenneth. A Fábrica de Santos. São Paulo, Siciliano, 
1992; DELUMEAU, Jean. O Carnaval de Romans. Da candelária à quarta-feira de cinzas – 1579 – 1580. 
São Paulo, Companhia das Letras, 2002.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008258

Solange Ramos de Andrade

12 VAUCHEZ, op. cit., p.299.
13 DELUMEAU, Jean & MELCHIOR-BONNET, Sabine. De religiões e de homens. Trad. Nadyr de Salles 
Penteado. São Paulo, Edições Loyola, 2000.
14 ARIES, P. História da morte no ocidente. Rio de Janeiro, Ediouro, 2003.
15 WOODWARD, op. cit..
16 MORIN, Edgar. O homem e a morte. Rio de Janeiro, Imago, 1997.
17 Idem, p. 203.
18 MAUSS, Marcel & HUBERT, Henri. Sobre o sacrifício. Trad. Paulo Neves. São Paulo, Cosac Naify, 
2005, p. 87.
19 DUBY, G. As Três Ordens ou o Imaginário do Feudalismo. Lisboa, Estampa, 1982.
20 HUIZINGA, Johan. O Declínio da Idade Média. São Paulo, USP, 1978.
21 WOODWARD, op. cit.. 
22 Idem, p. 17.
23 WOODWARD, op. cit..
24 PAPA JOÃO PAULO II. Divinus Perfectionis Magister. Disponível em: http://www.vatican.va/holy_fa-
ther/john_paul_ii/apost_constitutions/documents/hf_jp-ii_apc_25011983_divinus-perfectionis-magister_
en.html. Acesso em 20/09/2008.
25 Lumen Gentium: Constituição dogmática sobre a Igreja, sobre a sua natureza e missão universal. In 
VIER, Frederico (coord.). Compêndio Vaticano II: Constituições, Decretos, Declarações. Petrópolis, Vo-
zes, 1968.
 PAPA BENTO XVI. Homilia de Celebração da Santa Missa na solenidade de Todos os Santos. 01/11/2006. 
Disponível em: falta o endereço de acesso. Acesso em 20/09/2008.
26Lumen Gentium: Constituição dogmática sobre a Igreja, sobre a sua natureza e missão universal. In 
VIER, Frederico (coord.). Compêndio Vaticano II: Constituições, Decretos, Declarações. Petrópolis, Vo-
zes, 1968.
27 PAPA BENTO XVI, op. cit..
28 Idem.
29 O Pontificado de João Paulo II ocorreu durante o período de 1978 a 2005.
30 O pontificado de Bento XVI iniciou em abril de 2005. Estes dados referem-se aos processos existentes 
até o ano de 2007.
31 PELLISTRANDI, Benoit. De La “acción de los católicos” a la santidad laical. El historiador frente a la 
santidad contemporánea. Annuario de Historia de la Iglesia,  Universidade de Navarra, v. XIII/2004, pp. 
105-127. Disponível em: http://www.unav.es/ahig/ahig13.htm. Acesso em 28/05/2008.
32 Pensando apenas nos papas do século XX..
33 BORDIEU, op. cit., pp. 82-83.
34 PAPA JOÃO PAULO II. Tertio Millennio Adveniente. Disponível em: http://www.vatican.va/holy_fa-
ther/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_10111994_tertio-millennio-adveniente_po.html.  
Acesso em 20/09/2008.
35 PAPA JOÃO PAULO II, 1994, §. 37.
36 Lumen Gentium: Constituição dogmática sobre a Igreja, sobre a sua natureza e missão universal. In 
VIER, Frederico (coord.). Compêndio Vaticano II: Constituições, Decretos, Declarações. Petrópolis, Vo-
zes, 1968.
37 PAPA JOÃO PAULO II. Celebração ecumênica para recordar as testemunhas da fé do século XX. Ho-
milia. Disponível em: http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/homilies/2000/documents/hf_jp-
ii_hom_20000507_test-fede_po.html Acesso em 20/09/2008.
38 PAPA BENTO XVI, Carta Apostólica para a Beatificação de 498 Servos de Deus, mártires na Espanha. 
26/10/2007. Disponível em: http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_letters/documents/
hf_ben-xvi_apl_20071026_beatification-martyrs-spain_sp.html. Acesso em 20/09/2008.
39 PAPA JOÃO PAULO II, 2000, op. cit..
40 PAPA BENTO XVI. 2007, op. cit..
41 PAPA BENTO XVI, Memória dos mártires cristãos do século XX. Homilia. Disponível em: http://



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008 259

A religiosidade católica e a santidade do mártir

www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2008/documents/hf_ben-xvi_hom_20080407_san-
bartolomeo_po.html.  Acesso em 20/09/2008.
42 PAPA BENTO XVI, 2008, op. cit..
43 GAETA, Maria Aparecida J. V. “Santos” que não são santos: estudos sobre a religiosidade popular bra-
sileira. Mimesis, Bauru, v. 20, n. 1, 1999, pp. 57-76. 
44 GAETA, op. cit., p.73.
45 JUNG, C. G.. A psicologia do arquétipo da criança. In: Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petró-
polis, Vozes, 2006.
46 Idem.
47 JUNG, op. cit., p.168.
48 OTTO, Rudolf. O Sagrado. São Bernardo do Campo, Imprensa Metodista, 1985.
49 JUNG, op. cit., pp. 169-170.
50 Biografia de Maria Goretti. Disponível em: http://www.acidigital.com/santos/santo.php?n=22. Acesso 
em 3/7/07.
51 Disponível em: http://www.acidigital.com/santos/santo.php?n=22. Acesso em 3/7/07.
52 Mary Kun Fan, de 16 anos; Maria Chi Yu, de 15 anos; Mary Yu Chi, de 15 anos; Maria Zheng Xu, de 11 
anos; Mary Xu Zheng, de 11 anos; Wanshu Paul Wu, de 16 anos; Paul Lang Fu, de 9 anos; Simone Cunfu 
Qin, de 14 anos; Andrea Wang Tianqing, de 9 anos. Disponível em:  http://www.vatican.va/news_services/
liturgy/saints/ns_lit_doc_20001001_zhao-rong-compagni_it.html. Acesso em 28/05/2008.
53 Sem entrar nas discussões acerca do conceito de infância, aplico para essa pesquisa como crianças, 
aquelas com idade até os 16 anos.
54 No ano de 1987, foi considerada beata a polonesa, Karolina Kózka, de 16 anos, mártir da Primeira 
Guerra Mundial.  No ano de 1990, foram beatificadas três crianças mexicanas, denominadas mártires de 
Tlaxcala, todos entre 12 e 13 anos: Cristóbal, Antonio e Juan.  Foram declarados beatos, no ano de 2000, 
Francisco Marto e Jacinta de Jesus Marto que tiveram as visões de Nossa Senhora, em Fátima – Portugal. 
Foram beatificadas no ano 2002, duas crianças ugandenses, David Okelo de 16 anos e Jildo Irwa de 12 
anos.
55 Biografia de Albertina Berkenbrock. Disponível em: http://www.vatican.va/news_services/liturgy/
saints/ns_lit_doc_20071020_berkenbrock_po.html. Acesso em 3/7/07.
56 Disponível: http://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/ns_lit_doc_20071020_berkenbrock_
po.html. Acesso em 03/07/2007
57 DINIZ, Eliel. Lô. São Paulo, E.D.X., 1983.
58 Idem.
59 Idem, p.19.
60 Ibidem.
61 Idem.
62 Idem, p. 28.
63 Ibidem.
64 Idem, p.32.
65 Idem.
66 Idem, p. 41.
67 Idem, p. 54
68 REIS, Martha. Iracema: a santinha de Marília. Assis, 1993. (Mestrado UNESP).
69 DAVID, Solange Ramos de Andrade. Um estudo de religiosidade Popular: o Santo Menino da Tábua. 
São Paulo, UNESP, 1994 (Mestrado).  
70 LEAL, Maria H. P. Os caminhos da memória e da História: Antoninho da Rocha Marmo. São Paulo, 
1993. (Mestrado USP).
71 OLIVEIRA, Pedro Ribeiro de. Catolicismo popular e mudança social. CEI Suplemento. Religiosidade 
Popular. Setembro 1975, n. 12, pp. 3-11.
72 OLIVEIRA, op. cit., p. 4.
73 CHARTIER, op. cit..



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 237-260, jul. 2008260

Solange Ramos de Andrade

74 Idem.
75 ORLANDI, Eni.  Vão Surgindo Sentidos.  Discurso Fundador.  São Paulo, Pontes, 1993, p. 13.
76 BORDIEU, op. cit..
77 SAEZ, Oscar Calavia. Fantasmas falados: mitos e mortos no campo religioso brasileiro. São Paulo, 
UNICAMP, 1996.
78 MORIN, Edgar. O homem e a morte. Rio de Janeiro, Imago, 1997. 
79 MORIN, op. cit., p. 203.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 261

BUDISMO, MARCIALIDADE E LEGITIMAÇÃO 
A VIOLÊNCIA:  o Kung Fu e as disputas 

historiográficas sobre o mosteiro de Shaolin

José Otávio Aguiar*
Rodrigo Wolff Apolloni**

Resumo
O ensaio reúne as contribuições da histo-
riografia recente para a compreensão das 
relações entre Budismo, marcialidade e 
ascese na tradição marcial do Mosteiro 
de Shaolin, tradicional centro de cul-
tivo de artes marciais e um dos berços 
da espiritualidade Chan, localizado no 
Norte da China. Para responder às inter-
rogações centrais sobre a relação entre 
a marcialidade, a violência e a cultura 
chinesa, recorreu-se à literatura de época, 
à filmografia que abordou o tema e a 
entrevistas com mestres e praticantes de 
kung fu.

Palavras-chave
Violência; Arte Marcial; Historia Da 
China; Culturas Políticas; Historia Da 
Guerra.

Abstract
The text combines contributions of 
the recent historiography for the 
understanding of the relationships 
between Buddhism, martial asceticism 
and the martial tradition of the Shaolin 
Monastery, the traditional center of 
culture of martial arts and one of the 
cradles of Chan spirituality, located in 
northern China. To answer the central 
questions about the relationship between 
martial traditions, violence and Chinese 
culture, we made use of the literature 
of that time, the film collection that 
approached this theme and interviews 
with teachers and practitioners of kung 
fu.

Keywords
Violence; Martial Arts; History of China; 
Political Cultures; History of War.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008262

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

1 - Primeiras palavras

Os historiadores, sabemos, que as batalhas que permeiam os eventos históricos que 
envolvem conflito, os lugares da memória, as personagens biografadas, são travadas em, 
no mínimo, dois momentos, o que lhes confere certo ar de permanência e presença. O 
primeiro é o instante mesmo do evento, com suas condições próprias e irrepetíveis de his-
toricidade. O segundo, quando se disputa as versões de relatos a seu respeito, as guerras 
da memória, as querelas historiográficas. Trataremos, aqui, de uma querela historiográfi-
ca praticamente desconhecida nos meios  acadêmicos brasileiros, aquela que envolve as 
relações entre budismo, violência e marcialidade na cultura chinesa.

O mosteiro budista de Shaolin, fundado nos últimos decênios do século V d.C. nos 
montes Song, na província de Henan, ficou famoso, internacionalmente, pelas disciplinas 
espirituais e físicas que caracterizavam as práticas marciais e medicinais de seus monges. 
Modernamente, o cinema Norte Americano contribuiu para a difusão de alguns mitos 
sobre artes legatárias do templo. 

Não obstante, maioria dos brasileiros conhece muito pouco a respeito dessas técnicas 
e isso não é de se estranhar, até, porque, ao longo do século XX, vivemos uma relação 
bem mais próxima com a cultura japonesa e com suas artes marciais mais conhecidas e 
populares como o Judô e o Karatê. Isso ocorreu, primeiro, na Região Sudeste, e, depois, 
com a dispersão da influência cultural da imigração japonesa, por praticamente todo o 
território Nacional. 

Foi a partir da década dos anos de 1960 e das diversas levas de Migração chinesa 
recente, concentradas, principalmente, no Estado de São Paulo, bem como, da divulgação 
pelo cinema, e, mais tarde, pela TV, dos filmes de Bruce Lee ou da famosa série Kung 
Fu, estrelada por David Caradine, que alguns aspectos da marcialidade chinesa passaram 
a ser conhecidos entre nós.

Vale observar que até o momento nós não somos um destino tradicional de imigran-
tes chineses (registros recentes indicam a existência de algo entre quarenta mil e sessenta 
mil imigrantes chineses do Brasil), o que limita um contato mais direto com uma “cultura 
de raiz” dotada de elementos marciais. Não há uma grande disponibilidade de sujeitos 
étnicos chineses com quem conversar e filtrar informações. 

Os escassos imigrantes chineses conhecedores de arte marcial - mestres como Chan 
Kowk Wai (estilo Shaolin do Norte) e Chiu Ping Lok (Fei Hok Phai) – são, porém, exem-
plos extraordinários de “patriarcas marciais” que difundiram entre nós técnicas marciais 
tradicionais. Dificuldades com o idioma e mesmo com a tradução de certos conceitos 
fizeram com que esses mestres se concentrassem nos elementos corporais – rotinas e téc-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 263

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

nicas – e deixassem de transmitir muitos dos conteúdos semânticos não-corporais (rituais, 
dados históricos e elementos da religiosidade popular chinesa) que também compõem a 
arte marcial.1 Conteúdos que, por serem essenciais à configuração da prática como “arte 
marcial”, foram recolhidos pelos interessados brasileiros nas mesmas fontes que os leva-
ram a pisar pela primeira vez em uma academia de Kung-Fu.

Este ensaio não pretende ser a reunião de dados de uma pesquisa empírica vasta e 
elucidativa. Antes, porém, pretendemos, aqui, suprir uma carência, atender a uma deman-
da imediata e premente. Considerando o papel essencial desempenhado pela arte marcial 
na sociedade chinesa clássica, constatando a ausência de um resumo introdutório que 
transportasse uma notícia da historiografia que aborda o tema, bem como, a lacuna didáti-
ca nos cursos de graduação em história, pretendemos escrever uma introdução ao estudo 
de alguns aspectos essenciais da sociedade chinesa a partir do Wu Shu.

2 - Conhecendo o Wu Shu

 Wushu é um vocábulo chinês que, literalmente, significa arte marcial. �����������Numa tradu-
ção mais literal, entretanto, o significado da expressão Wu Shu, para os chineses é “parar 
as armas”. Assim, as artes que envolvem as técnicas de guerra têm, por função essencial, 
evitar a guerra. São artes profiláticas. Previnem em nós mesmos a violência. Ajudam o 
Estado a manter a paz e asseguram tanto a defesa pessoal quanto a soberania nacional. 
Captando este espírito bem caro ao nacionalismo chinês do século XX, poderíamos tam-
bém observar que, na China, o termo Kuo Shu, que significa arte nacional, também é usa-
do, na acepção de arte marcial. A expressão Zheng Zong (正宗) significa “tradicional”, 
ou mais precisamente, “original”, mas não é nem representa um estilo em especial e sim 
um ideal, de recuperação de reminiscências das técnicas tradicionais e de suas seqüências 
e aplicações.

 Já, no Ocidente, talvez devido a uma pronúncia mal interpretada surgida nos EUA 
a partir da observação de filmes de Bruce Lee, o termo Kung Fu  _ tempo de Habilidade 
–, devido à grande influência do cinema, acabou por predominar. Lembremo-nos nova-
mente da série encenada por David Caradine e exibida nos anos de 1970 nos EUA que 
tinha este nome. Kung Fu é uma palavra chinesa  coloquial que pode significar “Tempo 
de habilidade” ou “Trabalho Duro”, técnica obtida através de árduo esforço. O termo, que 
tem origem no dialeto cantonês, não era muito popular até a segunda metade do século 
XX, e, com muita raridade, o encontramos em textos chineses antigos. Acredita-se que, 
no Ocidente, a palavra foi usada pela primeira vez no século XVIII, pelo missionário je-
suíta francês Jean Joseph Marie Amiot, o primeiro tradutor francês do clássico A Arte da 
Guerra, de Sun Tzu, um general da época dos Estados Combatentes.2



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008264

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

Na China, a arte marcial ocupa um papel essencial, por ser a partir dela que boa 
parte dos códigos sociais e culturais são veiculados. Essencialmente, pode-se subdividir 
as escolas de Wu Shu em dois grandes grupos: Waijia ou escola externa, e Neijia ou 
escola interna. Na primeira se inclui a maior parte dos estilos cuja tradição faz legatários 
de determinado templo ou região da China. O mais famoso representante dessa tradição 
foi o mosteiro budista de Shaolin. Já a segunda se tornou mais famosa partindo do templo 
do Monte Wudang, centro que enfatizava estilos tradicionais de influência taoista, alguns 
muito famosos no Ocidente, como o Pa Kua Chang (Baguazhang), Hsing-I Chuan (Xin-
gyiquan) e, mais conhecido de todos, porque, largamente difundido no mundo _ graças, 
em parte, à emigração que se seguiu às perseguições subsequentes à revolução cultural 
nos anos de 1960 – o Tai Chi Chuan (Taijiquan ou boxe do grau supremo).

Recorrendo a um dicionário latino e reportando-nos, para efeito de comparação, à 
tradição ocidental, descobrimos que o vocábulo guerra teve origem no alemão arcaico 
werra, que guarda o significado de discórdia, combate, enfrentamento. Paz é uma palavra 
que se origina do latim pax, de um verbo cujo particípio é pactus, dando a entender o 
pacto celebrado entre os beligerantes para fazer cessar o estado de guerra. 

A etimologia das duas palavras explica o inter-relacionamento que permeia a dicoto-
mia paz/guerra, na qual a guerra é o termo forte e a paz, por isso mesmo, é, usualmente, 
definida e semantizada como ausência de guerra.

Na análise da vida internacional, em contraste com o que ocorre no plano interno, no 
qual o termo forte é ordem (pois a desordem é a falta de ordem), a prevalência da guerra 
sobre a paz é o pressuposto do que aqui prefiro chamar de realismo político.

Este corrobora a leitura do filósofo político inglês Thomas Hobbes, para quem o sis-
tema internacional, na inexistência de um pacto dotado de poder, corresponde à anarquia 
do estado de natureza da guerra de todos contra todos. Na anarquia do estado de natureza 
a paz é vista como um precário arranjo, fruto da prudência ou do expediente. Daí a reco-
mendação do ditado latino: “Se queres a paz, prepara-te para a guerra.” 

Sem que aqui nos reportemos aos teóricos da Guerra Chineses, - tarefa esta já, em 
parte, encetada por uma série de historiadores e cientistas políticos interessados nos des-
dobramentos dos conceitos e preceitos de Sun Tzu-, pretendo, aqui, me concentrar, espe-
cificamente, no Mosteiro de Shaolin e nas técnicas marciais que, conforme transmitido 
pela tradição oral e confirmado por uma historiografia recente, parecem lá terem-se ori-
ginado ou sistematizado. 

Assim, inicialmente, trataremos de estabelecer uma síntese da historiografia que 
abordou o tema, limitando-nos, na medida do possível, àquilo que se encontra disponível 
em português. Em seguida, concentrar-nos-emos, respectivamente, na relação entre bu-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 265

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

dismo e marcialidade e nas características específicas da arte marcial chinesa.

3 - China: corpo, a marcialidade e a história

Cumprindo simultaneamente as funções de instância física a partir da qual exerce-
mos poder sobre mundo natural, e meio de interação com o universo do social, o corpo 
foi e é objeto das mais diversas estratégias disciplinares. Adaptá-lo ao tipo de função que 
deve exercer é um sonho que sempre povoou o imaginário daqueles que fizeram a guerra 
e organizaram os esportes, bem como dos que desejaram, modernamente, regular e mol-
dar comportamentos, visando ao aumento da produção. Desejamos, aqui, encarar as artes 
da guerra na condição de mais um desses saberes disciplinadores do corpo. Nossa per-
gunta inicial seria: por que razão o Kung Fu Shaolin atrai a atenção dos homens do século 
XXI? O que, hoje, se busca em uma disciplina budista tão antiga? Seria essa disciplina tão 
budista assim? Quais as fronteiras entre o Budismo e a marcialidade?

4 - Polêmicas historiográficas em torno de Shaolin

Marcel Granet, famoso sinólogo francês, discípulo de Durkheim, dedicou boa par-
te de sua existência ao estudo e compreensão das fontes eruditas chinesas. Granet, não 
obstante sua capacidade de síntese e atenção às fontes, não reserva, em sua obra, um 
papel especial para as artes marciais no universo de representações e mesmo no esquema 
de transmissão cultural daquela sociedade. Seu mais famoso livro, um best seller cuja 
primeira edição veio à luz em 1934, O Pensamento Chinês, lança-se à empreitada de 
compreender um pensamento que, ao contrário das principais matrizes greco-romanas 
ocidentais, não opõe sujeito e objeto, estabelecendo, antes, relações íntimas entre ambos, 
dentro de uma rede de significações que prevê uma certeza e um sentimento intrínseco da 
unidade do mundo.3 Assim, desaparecem as distinções entre o lógico e o real. Abandona-
se a chamada física da quantidade, aderindo-se à opção de construir modelos que estabe-
lecem relações outras entre os números, o espaço e o tempo.

Meir Shahar, historiador Israelense que mais se dedicou ao estudo da história das 
técnicas marciais de Shaolin localizou a mais antiga evidência de prática marcial no tem-
plo ainda no período da Dinastia Tang. Ele escreveu dois importantes artigos a respeito 
do tema: “Ming-Period Evidence of Shaolin Martial Practice” e “Epigraphy, Buddhist 
Historiography, and Fighting Monks: The case of te Shaolin Monastery”.4 O primeiro, 
trata da interligação entre o mosteiro e as artes marciais no final da dinastia Ming, e, o 
segundo, parte em busca de evidências e vestígios da participação das milícias de monges 
treinados em enfrentamentos de inimigos externos e piratas japoneses na época de tran-
sição entre as dinastias Sui e Tang, ou seja, o sétimo século de nossa era cristã ocidental. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008266

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

Meir Shahar foi o primeiro historiador no meio acadêmico ocidental a produzir trabalhos 
sobre a relação entre marcialidade e religião budista em Shaolin. Seu trabalho se baseou 
na obra de um historiador chinês da primeira metade do século XX chamado Tong Hão 
(1897-1959). Shahar estudou os idiomas da China em Taipei, estudou na Inglaterra e nos 
EUA. Hoje ele chefia o departamento de Estudos Chineses da Universidade de Tel Aviv e 
destaca-se como um dos maiores estudiosos do tema no Mundo.5

A polêmica historiográfica em torno da ligação entre a origem das artes marciais 
chinesas e o Taoísmo encontra uma síntese no trabalho de Rodrigo Wolf Apollloni, que 
estudou a apropriação das técnicas da arte marcial Chinesa no Brasil e, escreveu um signi-
ficativo trabalho sobre a história do estilo Shaolin do Norte em nosso país.6 Basicamente, 
os estudiosos se interrogaram sobre o momento em que religiosos chineses, aparentemen-
te primeiro taoístas e depois budistas passaram a incluir as artes marciais como elemento 
de sua rotina religiosa, ou, até, como parece por vezes ser em Shaolin, elemento de sua 
ascese religiosa.7

A mais famosa das escolas de técnicas marciais chinesas é a que se originou num 
monastério budista provavelmente construído no ano de 495 da nossa era, o Templo da 
Floresta Pequena ou, Shaolin. Localizado nas encostas do monte Song, uma das cinco an-
tigas montanhas sagradas da China, em Henan. Nessas montanhas sagradas o imperador 
deveria oferecer sacrifícios ao senhor dos céus, que corroborava com sua proteção a legi-
timidade de sua dinastia. Na Idade Média o templo foi generosamente sustentado por uma 
série de dinastias que estabeleceram sua capital na cidade de Luoyang. Lendas locais dão 
conta de que o vigésimo oitavo Patriarca do Budismo, o famoso monge indiano Bodhi-
dharma, a quem se atribui também a introdução de novas técnicas de meditação na China, 
teria introduzido os monges de Shaolin na prática de algumas seqüências marciais que ele 
aprendera durante sua formação como nobre proveniente das castas guerreiras hindus. A 
essa arte marcial indiana, que, sob esta hipótese, teria se amalgamado às técnicas chine-
sas pré-existentes, se chamava em Sânscrito, a língua clássica dos Vedas Vajramushti. O 
Vajramushti (Vajra: real, bastão, ceptro, vara, directo, recto, correcto, sol, etc.; mushti: 
golpe, soco, punho, raio, etc.) data de época muito anterior ao surgimento do Budismo. 
Essa arte, praticada pela casta dos guerreiros, teve origem em época pré-ariana, durante a 
civilização dos Drávidas (3500 a 1500 a.C.).

Hoje, a maioria dos especialistas acredita que, se Bodhidharma passou pelo templo 
Shaolin, e existem registros em estelas que dão conta disso, com certeza ele não terminou 
seus anos de vida lá. A atribuição de técnicas e Bodhidharma também não é ponto pacífi-
co, uma vez que a tradição chinesa costuma atribuir a figuras históricas a invenção de coi-
sas a que se atribui importância, mas que, com mais probabilidade, se devem à cumulativa 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 267

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

soma de experiência de homens variados ao longo dos séculos. Assim, há lendas para o 
surgimento tais como do chá, da seda, do papel, etc. Isso não é de se estranhar, já que os 
mitos de origem, as tradições de ancianidade sustentam e corroboram a legitimidade de 
determinada linhagem de monges, sejam eles taoístas, como os dos templos da Montanha 
Wudan ou budistas, como os de Shaolin, nas montanhas Song.

Ao sabor da variação da política dos imperadores, houve maior apoio ao clero budis-
ta ou ao clero taoísta, bem como assim também variavam as os regimes de proteção ou 
perseguição. O desenvolvimento de uma cultura de marcialidade nos templos aponta para 
uma quebra do monopólio estatal sobre elas. Observou-se, efetivamente, neste durante o 
século XVI, um declino do efetivo dos exércitos regulares Ming. O banditismo crescia, 
piratas japoneses e marujos e comerciantes marítimos chineses herdeiros insatisfeitos da 
proibição da construção dos grandes juncos da época do imperador Yung Lo, saqueavam, 
com freqüência, o litoral. Parece que a situação calamitosa estava levando o governo a 
recorrer com mais freqüência a tropas milicianas locais. Algumas delas incluíam monges 
em suas fileiras.

Contrariando boa parte das lendas, a mais antiga evidência da participação de Shao-
lin em combates efetivos data do período da dinastia Tang, mais precisamente em 610. O 
auxílio bem sucedido em campanhas militares permitiu que, em reconhecimento o Impe-
rador Li Shimin ampliasse a área do templo, concedendo, inclusive, a patente de General 
a um de seus monges. 

Essas evidências, inferidas da leitura de textos de estelas e estupas8 não informam, 
entretanto, sobre a existência de alguma disciplina marcial no templo. Os viajantes Tang 
que visitaram a região neste período não ser referem de forma particularizada a nenhuma 
disciplina militar a que os monges seria submetidos no mosteiro. As dinastias seguintes, 
Song e Yuan, também não deixaram relatos que dêem conta desse treinamento, e esta 
lacuna de fontes se prolonga pelos sete séculos seguintes. Isso que leva os especialistas 
a duvidarem da existência de um sentido de marcialidade neste momento no templo das 
montanhas Song. Durante a dinastia Han, a China havia passado por alguns séculos de 
conflitos que tiveram fim com a implantação da Dinastia Sui (589-618), e, mais tarde, 
da Tang (618-906). Seguiu-se um período de riqueza em que a pluralidade de correntes 
filosóficas e religiosas que existia nas províncias atentava a intensidade dos contatos in-
terculturais resultantes das relações internacionais, uma vez que, seguindo os passos de 
mercadores, peregrinavam religiosos, missionários e peregrinos que atravessava a rota 
entre a China e o mundo Islâmico e entre a China e a Índia.

Meir Shahar localiza nos séculos XVI e XVII as primeiras evidências da existência 
de uma marcialidade sistemática e organizada em Shaolin.9 Portanto, é no período Ming 
Tardio, no final da Dinastia, que uma profusão de fontes dão conta do cultivo de artes 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008268

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

marciais no mosteiro. Neste período, um grande número de oficiais, artistas marciais e 
interessados viajavam pra o templo para estudarem com os monges técnicas consideradas 
de excelência. Além disso, as fontes que atestam sua participação bem sucedida em cam-
panhas militares em apoio à Dinastia Ming Tardia são numerosas. È possível, entretanto, 
que se tenha construído, ao longo dos séculos subseqüentes, uma supervalorização de 
Shaolin como marco da nacionalidade chinesa. Como na historiografia sobre as poleis 
gregas se alimentou, durante certo tempo, um mito sobre a excelência superpotente do 
treinamento militar de Esparta, na historiografia e na memória da população de Henan, 
configurou-se um mito nacional que depois se difundiu por toda a China.

Entretanto, fontes numerosas dos séculos XVI e XVII dão conta de uma extraordi-
nária experiência marcial e de uma impressionante eficiência em combate dos monges de 
Shaolin. Essas fontes apontam para algo mais que um mito e, provavelmente, para uma 
preexistência de práticas marciais naquele templo.10 São numerosos os relatos de clara 
vantagem desses monges sobre seus adversários em combates armados e também em en-
frentamentos com as mãos livres. Ao que parece, essa superioridade teria se revestido de 
grande valia no auxílio à defesa contra inimigos e rebeldes num período em que a ordem 
social era ameaçada e a Dinastia perdia o controle da situação nas províncias. Mesmo 
frequentemente acusados de inobservância dos preceitos budistas, fossem eles alimenta-
res ou piedosos, os clérigos, embora sempre suspeitos de sedição, figuravam como uma 
reserva humana que detinha considerável Know How, respeitado em toda China. Logo a 
Dinastia Ming Cairia e estes mesmos monges, tradicionalmente fiéis a ela, seriam vistos 
com olhos de desconfiança pelo invasor Quing. A Dinastia Ming (Luz) havia sido fundada 
por um monge, que vivera em um mosteiro entre os 16 e os 33 anos, o futuro imperador 
Zhu Yuanzhang (1328-1398). A dinastia que fundou sobreviveria 300 anos.

Oriundo da revolta dos Turbantes vermelhos, o imperador fundador era um homem 
simples que havia se arvorado em governantes divino. Paranóico com a possibilidade de 
traição perseguiu os movimentos secretos como a Lótus Branca e Maytreya. Não obstan-
te, na clandestinidade, essas sociedades continuaram a prosperar.11

5 - Da relação entre Marcialidade e Budismo

As evidências não permitem concluir em que século os monges de Shaolin começa-
ram a se instruir na prática de artes marciais. Sabe-se, entretanto, dos desdobramentos da 
prática marcial sobre a vida religiosa do mosteiro.  A própria associação sincrética que 
criou a divindade Junaluo, um protetor espiritual dotado de bastão e corroborador do 
caráter de guerra legítima em defesa da fé, reforçou a significação imaginária de que os 
monges seriam os defensores do Dharma. Para permitir a livre manifestação do Dharma, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 269

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

a guerra seria justa. Nunca, entretanto, para o ataque puro e simples, mas, como forma 
de garantir a sobrevivência de si mesmo, da comunidade de monges, do império que os 
apoiava e da fé budista.12

 Parece que a mais importante deixa de Shahar diz respeito justamente a este ponto. 
Em que medida haveria a associação entre a arte marcial, seu treinamento, a dedicação a 
ele e um caminho espiritual, uma ascese? A pesquisa levou a acreditar que, pelo menos 
no período Ming Tardio, não existe qualquer associação textual entre prática marcial e de-
senvolvimento de espiritualidade budista. O caminho contrário também não é apontado: o 
de que a meditação ou o respeito aos preceitos poderiam garantir refinamento marcial.

Para este autor, essa relação parece ter sido estabelecida pela primeira vez no Japão. 
Junaluo, a divindade protetora do Templo Shaolin seria então uma justificadora religiosa 
da prática marcial dos monges, os defensores do Dharma. Uma divindade que, interagin-
do com a marcialidade do mundo dos homens, justificaria a associação entre budismo e 
artes marciais.

A associação de marcialidade como caminho espiritual teria sido formulada, assim, 
talvez, pela primeira vez, no Japão, pelo Monge Zen Takuan Soho (1573-1645) que for-
mulou a doutrina Mushin ou “não mente.” Ele associava de forma íntima o aprimora-
mento espiritual à perfeição no método de esgima. Essa doutrina, por sua vez, chegando 
à China, teria, talvez, influenciado a elaboração de uma doutrina moral e ascética durante 
a escrita de manuais sobre artes marciais em Shaolin. Como demonstrou o historiador 
chinês Tang Hão, a própria palavra utilizada pelos chineses neste período para designar 
arte marcial “roushu” foi uma transformação do original japonês “jiu jitzu”.13

Cabe observar, entretanto, que em termos de técnica marcial, a China parece ter in-
fluenciado muitos padrões constituintes das futuras artes marciais nipônicas neste período. 
Um exemplo é o chamado Shuai Jiao.  Shuai = derrubar e Jiao = chifres, ou seja, chifres 
que derrubam. A tradição afirma que se tratava de um combate aguerrido, corpo-a-corpo, 
onde os lutadores utilizavam capacetes com chifres. Outro termo popular (na China) uti-
lizado para se referir ao Shuai Jiao é “Kuai Jiao” que significa “derrubada rápida”. 

Um velho provérbio popular chinês diz: “Ataques com os punhos são superiores às 
técnicas de deslocamento; ataques que utilizam os pés aos ataques de punhos, e técnicas 
de derrubar e projetar superiores aos ataques com os pés”. Os combates eram normalmen-
te vencidos por quem arremessou o adversário ao solo e não por quem havia conseguido 
um moderno “Knock Out”. 

Vários mestres são unânimes em dizer que boas técnicas de derrubar (Shuai) repre-
sentam 40% de um bom lutador, completado por 30%, respectivamente, de técnicas de 
chutes e socos. A dedicação à compreensão do Shuai Jiao pode contribuir para o aprimo-
ramento de qualquer estilo de Wu Shu praticado. Nele, está a origem remota do Jiu-Jitzu, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008270

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

do judô e de outras formas de arte marcial japonesa caracterizadas pelo combate próximo 
e pela projeção do adversário, utilizando-se, frequentemente, de sua própria força e im-
pulso de ataque. As conclusões de Shahar sobre a inexistência de treinamento marcial 
em Shaolin antes do período Ming basearam-se, majoritariamente, na análise de fontes 
escritas. 

Se o entrecruzamento das informações obtidas por essa análise documental produz 
nexos interessantes, um relativo desprezo pela tradição oral também parece ressaltar na 
obra do autor. Se seguramente não parece ter havido um incêndio no mosteiro em 1736, 
como atesta Shahar, um estudo das lendas e tradições sobre este ataque mereceria mais 
atenção. Para além de uma retórica de prova, as fontes orais nos remetem a uma seleção 
de memória que revela, em análise mais atenta, muito de uma sociedade.

 Particularmente, acreditamos seja muito provável que considerável montante de 
significação espiritual da arte marcial chinesa tenha realmente resultado da influência 
budista e da introdução do budismo Chan. Sob a figura de Bodhidharma se reúne, fre-
quentemente, uma série de monges itinerantes que conseguiram difundir largamente o 
budismo entre as populações mais pobres, e frequentemente, analfabetas, graças ao fato 
de concentrarem a ênfase da ascese na meditação e no cotidiano e não na leitura dos 
sutras e na erudição. Para o Budismo Chan, a iluminação se dá por despertar espiritual, 
por uma manifestação da natureza búdica interior que se faz de forma espontânea; não 
pelo acúmulo de conhecimento intelectual, mas, antes, por uma relação de concatenação 
e amadurecimento interior que chega a um ponto fulcral, produzindo algo que se asseme-
lha àquilo que, sob a psicologia alemã da Gestaldt, chamamos Insight. Isso, sem dúvida, 
contribuiu para popularizar o Budismo, primeiro na China, e depois no Japão. Em terras 
nipônicas, a pronúncia do termo Sânscrito Dhiana (meditação), que se fizera na China 
como Chan, passou a ser lida como Zen.

Para além das semelhanças e diferenças entre as doutrinas de Takuan e os preceitos 
do mosteiro de Shaolin, para além dos discursos ingênuos sobre preeminência ou não de 
surgimento de uma associação entre marcialidade e espiritualidade budista, cabe ressaltar 
que os monges guerreiros criaram, em seu ambiente e historicidade, uma interpretação 
inédita de sua própria doutrina religiosa. Essa capacidade de adaptação e criatividade, 
não obstante os textos dos sutras – e também o Tao Te Qui de Lao Tse – consagrassem 
a doutrina da não-violência, especialmente – e isso não é suficientemente explorado por 
Shahar – oferece uma excelente oportunidade de reflexão.

A pergunta não deveria ser se existiu ou não um monge chamado Bodhidharma, a 
quem os chineses chamavam Ta Mo, e se ele teria transmitido, juntamente com a doutrina 
na ênfase meditativa do Budismo Chan, as técnicas marciais que mais tarde, amalgama-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 271

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

das às muitas que preexistiam na China, teriam engendrado a tradição de Shaolin. Mais 
interessante seria despersonalizar essa transmissão e procurar, na própria gênese do Bu-
dismo Chan, aspectos significativos de cultura Guerreira. Muitos dos tradutores indianos 
dos sutras budistas do Pali ou do Sânscrito para o Cantonês pertenciam à casta dos guer-
reiros e nobres, à qual havia pertencido próprio Sidharta Gautama.

Em Épicos antigos do hinduísmo encontram-se narrações de seqüências de combate. 
Essas narrações precedem o surgimento do próprio Budismo. Um exemplo é o Mahabhá-
rata. Vale lembrar o combate descrito no Bhagavad Guitá, no Rámáyána, no Rig Vêda, 
assim como noutros textos religiosos e védicos, como o Buddhacarita Sútra, Jaiminiya 
Brahmana, e o Saddharmapundarika Sútra. O conhecimento dos pontos vulneráveis do 
corpo (m’armam), parecia já existir em meados do segundo milênio antes de cristo, mes-
mo sem uma aplicação nas práticas de luta. Sua utilização nos sistemas organizados de 
combate com e sem armas ainda não tinha sido registrada de forma escrita e organizada, 
mas, podemos imaginar que o que era utilizado para curar pudesse, em uma sociedade 
guerreira, também, facilmente, ser remetido para matar. O conhecimento dos pontos vi-
tais tem, inclusive, uma obra que lhe é dedicada o M’arma Shastra. 

No Mahabhárata relata-se o que aconteceu quando Drona, um mestre nas artes mar-
ciais, ensina aos seus discípulos a disciplina do arco. Ele manda cada um dos discípulos 
mirar a uma ave que se encontrava no alto de uma torre, e, em seguida, pergunta-lhes, um  
por um, o que estão enxergando. A maioria descreve que vê o pássaro, as suas penas, as 
patas, a cauda, a torre, etc. Drona, o mestre marcial, usando de severidade, repreende-os 
bruscamente, como faria qualquer abade Cham, séculos mais tarde, diante de uma res-
posta equivocada a um Koan.14 Mas, Arjuna, o maior dos guerreiros, responde à mesma 
pergunta de forma satisfatória. Diz que vê apenas o olho do pássaro. Ou seja, Arjuna esta-
va em êkagráta, a concentração da mente num só ponto, o mais elevado nível de atenção. 
Arjuna estava certo: ele, a seta, o arco, o alvo eram um só. Acabamos, portanto, de flagrar 
na tradição indiana religiosa, pré-budista, traços da retórica de atenção e concentração 
veiculada mais tarde pela tradição Chan Zen.

6 - Violência, Budismo e marcialidade nas telas de cinema.

Durante os séculos XVI e XVII, e, até o início do século XIX, artistas marciais não 
militares também percorriam a China em busca do aprendizado de técnicas de bastão, 
lança, espada, alabarda, e uma série de outras armas. Essa busca pela excelência no ma-
nejo dessas armas passou a ser associada _ em algum momento cuja localização divide 
os historiadores _ a uma busca de perfeição espiritual e física, à perseguição de um ideal 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008272

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

de desenvolvimento integral, que encontrava ressonâncias nas matrizes confucionistas, 
taoístas e budistas. Por ideais menos elevados, lutadores itinerantes também se enfrenta-
vam em competições públicas financiadas por ávidos expectadores. Além disso, artistas 
marciais trabalhavam em serviços temporários de escolta e proteção para particulares e 
caravanas de comércio. Alguns se estabeleciam sob o financiamento de mecenas. Os que 
se demoravam no nomadismo, compartilhavam de um mundo onde certamente, como 
observou Shahar, as rígidas regras sociais chinesas se afrouxavam.

Seu lugar para além do “curso” caudaloso da vida cotidiana ajudou a emprestar-lhes, 
no imaginário e na literatura, algo de mágico e livre, uma correspondente oriental, mu-
tantis mutandis, para os mitos de cavalaria errante dos ocidentes Medieval e Moderno na 
Europa. A essa literatura épica chinesa denomina-se Wushia e suas raíses remontam ao 
século I da era cristã.

 Se a retórica de iluminação budista não consta nas artes marciais chinesas até o pe-
ríodo Ming tardio e se este empréstimo de significado pretensamente japonês teve influ-
ência considerável sobre a transformação do sentido dessas artes, não há dúvida de que, 
em termos de transmissão de técnicas marciais, os padrões nipônicos receberam grande 
influência chinesa. 

Os itinerantes, fossem eles quais fossem, mambembes, caçadores de riquezas, peque-
nos mercadores e artistas marciais eram chamados de “rios e lagos”, devido à sua vida 
fluida como as águas. 

Como vimos, a invasão Machu de meados do século XVII representou a transição da 
dinastia Ming para a King (Ching ou Tsing), a última dinastia imperial. Os séculos XVII 
e XVIII marcam um momento de grande desenvolvimento cultural acompanhado do ex-
pansionismo manchu, que além de controlar o império Chinês e a Mongólia, estendeu-se 
pela Ásia Central e reforçou sua influência sobre o Tibet, que, a partir de 1751, transfor-
mou-se em protetorado chinês.

Neste período ambienta-se o famoso filme Chinês O Tigre e o Dragão15 di-
rigido pelo polêmico Ang Lee, que teve no elenco atores e atrizes chinesas de 
grande carisma como Chow Yun-Fat, Michele Yeoh, Zhang Ziyi e Chang Chen. 
A obra do consagrado diretor taiwanês foi o primeiro filme em idioma estrangeiro a con-
quistar o total de dez indicações para o Oscar, incluindo as de melhor filme, estrangeiro, 
direção e roteiro adaptado entre outras.

Com base em um romance épico de cinco volumes do escritor Wang Du Lu, o filme, 
falado em Mandarim, tenta reconstruir o cenário da China no início do século XIX, atra-
vés da disputa entre dois casais de guerreiros por uma espada lendária, roubada após o 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 273

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

mestre de artes marciais Li Um Bai ter se afastado, por razões religiosas, de sua vida guer-
reira violenta.. Mesclando romance, artes marciais e efeitos especiais, o filme prima pela 
exposição fotográfica de belíssimas regiões da China desertica, pode ser utilizado com 
proveito em sala de aula, principalmente se o professor souber se interrogar com sutileza 
sobre as motivações políticas e artísticas do cinema chinês contemporâneo.16

Entretanto, antes de chegar ao que está dentro dos filmes, é preciso analisar sua 
própria configuração. Nem todos os filmes chineses de artes marciais são, efetivamente, 
produções do nível técnico de “O Tigre e o Dragão” (2000) ou “O Clã das Adagas Voa-
doras” (2004). Mesmo assim, para quem pratica Kung-Fu e admira suas histórias e mitos, 
todos eles, de modo geral, trazem elementos de interesse. É difícil encontrar praticante 
de Kung-Fu que, diante de uma televisão ligada mostrando cenas de luta, não pare – nem 
que seja por um curto intervalo de tempo - para olhar. Podemos abstrair, dessa capacidade 
de “magnetizar” o público, uma tremenda competência técnica, não tanto em relação às 
coreografias marciais e efeitos especiais, mas às histórias. Via de regra há um herói in-
justiçado, um segredo mortal, uma população oprimida, belas guerreiras e, é claro, uma 
miríade de inimigos dotados de poderes extraordinários. 

De onde vem esse savoir-faire de roteiristas, coreógrafos de luta e diretores? Da 
própria História chinesa: o cinema possui pouco mais de cem anos, mas as tramas ligadas 
à marcialidade são cultivadas na China por literatos, atores, músicos e contadores de his-
tórias há mais de vinte e cinco séculos. 

O gênero literário de que descende a tradição cinematográfica marcial é o Wusia, a 
literatura dos heróis errantes. ”Mulan”, poema que narra a saga de uma garota que se ves-
te de general para combater os inimigos do pai (a história foi transformada em desenho 
animado pela Disney em 1998) é um exemplo clássico do gênero: foi escrita no séc. V e, 
desde então, encanta platéias. 

Uma fonte de informações preciosa para o conhecimento do significado da cultura 
Wusia na China e, a partir da transculturalidade dos valores marciais chineses, no mun-
do, é o documento “Wu and Shia”, publicado pela Comissão de Assuntos Exteriores de 
Taiwan. Por meio dele é possível conhecer a amplitude do “ideograma marcial” Wu e até 
perceber como, na história da China, os acontecimentos históricos inspiraram artistas, 
bardos e, em tempos recentes, diretores de cinema, roteiristas e coreógrafos de cenas 
marciais.

Outro título essencial é “Kung-Fu Cult Masters – From Bruce Lee to Crouching 
Tiger”, livro do scholar Leon HUNT, da Universidade de Brunel (Grã-Bretanha). Nele, o 
autor relaciona os grandes temas do cinema marcial chinês – como o herói invencível e a 
mulher guerreira – à história chinesa antiga e recente.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008274

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

7 - Revisitando o termo Kung Fu

A China possui uma história milenar de rebeliões, batalhas, disputas pelo poder e 
vasto desenvolvimento filosófico e intelectual. Está em uma vasta região, ocupada por 
dezenas de etnias com histórias e idiomas próprios. Comunidades que, ao longo do tempo 
e diante das necessidades, desenvolveram suas próprias técnicas de combate corporal 
com e sem armas. Ao contrário do que somos levados a crer, portanto, a história nos leva 
a perceber que não existe apenas uma arte marcial chinesa, mas dezenas de artes marciais 
chinesas, das quais algumas chegaram até nós.

O engano, porém, tem razão de ser: afinal, toda essa massa de conhecimentos não 
recebe o nome genérico de “Kung-Fu”? Quando vou a uma academia que ensine arte 
marcial chinesa, não procuro uma academia de “Kung-Fu”? Na China, as artes marciais 
receberam, ao longo da História, outras denominações.

Apesar de não constar dos dicionários brasileiros, Kung-Fu ( ) é reconhecido, 
no Ocidente, como sinônimo de “luta chinesa”. Aparentemente, ganhou força na época 
da veiculação do seriado marcial de TV “Kung-Fu”, veiculado em muitos países entre 
1972 e 1975. Em chinês, o termo expressa algo como uma habilidade intuitiva obtida 
pela repetição de uma ação. Ao associar maestria à superação do “Falso Ego”, o termo se 
aproxima da visão oriental de transcendência. Os chineses, porém, jamais utilizaram – a 
não ser recentemente, e em um contexto de transculturalidade - Kung-Fu para identificar 
sua arte marcial. Eles adotam os termos Wushu ( ) e Guoshu ( ),17 que significam, 
respectivamente, “Arte Guerreira” e “Arte Nacional”. Um terceiro termo identificador é 
Chung-kuo Ch’uan - “Boxe do País do Centro”. Outros termos são Ch’uan Fa, Ch’uan 
shu e Wuyi. A quantidade de termos é um indício da importância da arte marcial na cultura 
chinesa. 

De acordo com DRAEGER & SMITH, a forma Kuo-Shu (Guoshu) teria sido adotada 
institucionalmente na China em 1928, em substituição a Wushu, que, segundo os autores, 
teve seu uso resgatado anos mais tarde. Esse “resgate” estaria relacionado à chegada dos 
comunistas ao poder na China continental: além de reafirmar o termo, Beijing impôs 
uma passagem das formas tradicionais para desportivas que implicou em sua releitura. 
Isso se deu pela criação de rotinas e modalidades de luta – hoje praticadas como parte 
das atividades físicas nas escolas de toda a China. Apesar de os autores não informarem 
como se deu a mudança de nomenclatura, vale observar que, também em 1928, o governo 
republicano chinês fundou a primeira grande instituição representativa das artes marciais 
nacionais, o Central Wushu Institute, em Nanjing. Esse nome parece desmentir um desejo 
das instituições chinesas de mudar a forma identificadora da arte marcial nacional. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 275

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

Atualmente, a instituição representativa das artes marciais chinesas junto ao Comitê 
Olímpico Internacional (COI) é a International Wushu Federation, criada em 1990 na 
República Popular da China. Uma de suas metas é transformar o Wushu em esporte olím-
pico, numa estratégia semelhante à do Japão e da Coréia do Sul em relação ao Judô e ao 
Tae-Kwon-Do. 

Não há, nos termos que identificam genericamente a arte marcial chinesa, uma cono-
tação religiosa. Assim, pode-se dizer que, nesse nível, a arte marcial chinesa não possui 
corte religioso. Já Kung-Fu possui uma ligação com a religiosidade: o termo chegou ao 
Ocidente no séc. XVIII, através dos relatos enviados por jesuítas que atuavam na China. 
Esses documentos descrevem exercícios respiratórios taoístas e práticas corporais de gru-
pos que também praticavam formas de pugilismo e luta com armas. Apesar da proximi-
dade entre marcialidade e religião nesses grupos, porém, ela parece não ter implicado em 
mudanças na visão geral da arte marcial ou no significado básico do termo “Kung-Fu” 
para os chineses.

8 - Considerações finais

A constatação inicial é a de que, para além se sua inserção numa lógica de Estado e 
eficiência bélica, já, em grande medida, esvaziada, em função dos avanços tecnológicos 
dos últimos duzentos anos, as artes marciais chinesas sobreviveram por seu conteúdo 
ideológico e mítico, articulado de forma íntima e inseparável, aos valores constituintes da 
noção de tradição e nacionalidade chinesa.

Do chamado Império do Meio à China dos dias atuais, uma série de rupturas e conti-
nuidades fazem eco nas transformações vividas pelas artes bélicas em um Estado premido 
continuamente pela necessidade de defesa e manutenção de soberania. Este pequeno en-
saio, publicado como livro de bolso, não pretendeu ser mais que um resumo da historio-
grafia atual que aborda o tema. 

Nos abstivemos de considerar as particularidades do moderno Wu Shu da China 
comunista pós 1949, bem como de tecer considerações demoradas sobre o século XX, 
o que demandaria outro ensaio de não menos interesse e relevância, mas, que fugiria à 
nossa proposta inicial. Destaco, também, que, embora seja praticante da tradição Shaolin 
do Norte, não pretendi aqui elaborar um manual técnico, mas, simplesmente apresentar o 
estado atual da bibliografia.

A lenda de Bodhidharma e o mito de ancianidade que a partir dela se construiu, bem 
como a pré-existência de oráculos, altares e referenciais sagrados nas Montanhas Song, 
fez de Shaolin um ícone não apenas do Budismo Chan, mas da religiosidade, do naciona-
lismo e da marcialidade chinesas.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008276

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

A China Pós 1949 reuniu os muitos estilos antigos, procurando despi-los de sua rou-
pagem sagrada, destituí-los de sua transcendência e criar o performático e acrobático Wu 
Shu moderno. Com a Revolução Cultural, mestres e monges taoistas e budistas foram tor-
turados e mortos ou se refugiaram nos países ocidentais, onde suas tradições associadas à 
antiga china, pretensamente “burguesa” não fossem perseguidas. 

Episódio significativo ocorreu ha alguns meses atrás, quando a população da China, 
organizada por professores e literatos de diversa extração saiu às ruas para protestar con-
tra o conteúdo didático dos livros de história japoneses.As informações sobre o massacre 
de Nanquim (1937-38) não são mencionadas nas escolas publicas japonesas em manuais 
sobre a história da Segunda Guerra Mundial. Por determinação do governo Japonês após 
o massacre de Nanquim, os motivos nunca foram esclarecidos ou questionados por auto-
ridades internacionais, provocando instabilidade em relações diplomáticas entre os países 
da Ásia.18 

A reconstrução de Shaolin, a transformação de seus monges, em meados da década 
de 1980, em “ícones pop” e a padronização dos estilos são parte das recentes reconfigu-
rações e adaptações resultantes da abertura de mercado pela qual vem passando a China 
Contemporânea. O crescimento da economia foi acompanhado pelo surgimento do cine-
ma épico que faz lembrar a antiga literatura heróica e traz para as telas o desejo de vitória 
sobre antigos inimigos abrindo a cultura do Grande Dragão a influências ocidentais.

Relembrar Shaolin nos albores do Século XXI é, não só, atestar a atualidade do Bu-
dismo enquanto catalisador de atenções no ocidente e no oriente, mas, também, constatar 
o quanto do mito do Herói chinês clássico ainda permanece no imaginário dos chineses 
atuais, bem como na cultura de quantos admiram sua marcialidade e seus códigos de 
honra e espiritualidade.

As artes marciais praticadas atualmente na encosta do monte Song fogem às de qual-
quer “velha tradição”, seguindo as orientações da “nova arte marcial chinesa” ditada por 
Beijing. Atualmente, o mosteiro dispõe de 180 “monges guerreiros” que fazem demons-
trações do moderno Wushu na China, Europa e América do Norte. O Budismo, controlado 
pelo Estado, parece não encontrar guarida para qualquer relação séria com “espíritos 
guardiões guerreiros”, apesar da observação de SHAHAR sobre o renascimento do culto 
popular a Jinnaluo (patrono marcial tradicional de Shaolin). Os monges administradores, 
por sua vez, travam novas batalhas, como, por exemplo, a referente à exploração comer-
cial da marca “Shaolin” por estrangeiros ou à inscrição do complexo religioso na lista de 
patrimônios da humanidade da ONU.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008 277

Budismo, marcialidade e legitimação a violência

Notas
* Doutor e professor da UFCG e Pós-doutorando em História pela UFPE. 
E-mail: j.otavio.a@hotmail.com
** Doutorando em Sociologia pela UFPR. E-mail: rwapolloni@gmail.com
1 Baseamos essa informação em dados de campo obtidos em nossa pesquisa de mestrado, realizada junto 
a praticantes de Kung-Fu chineses e brasileiros das cidades de São Paulo, Campo Grande, Florianópolis, 
Curitiba e Belo Horizonte.
2 Sobre os vocábulos em Mandarin sua significação atual veja: Dicionário Português-Chinês - livro de 
bolso, 2.ª edição. A maioria dos termos aqui referenciados e traduzidos são provenientes do idioma Canto-
nês e não encontra tradução fácil em obras de referências no Brasil. A maioria dos mestres que veio para 
o Brasil, entretanto, é falante de cantonês. Muitas informações aqui reunidas foram coletadas através de 
diálogos com esses mestres. Dentre eles, sou especialmente grato aos Mestres Fanthum de Belo Horizonte 
e ao Grão Mestre Chan Kwok Way, de São Paulo.
3 Cf. GRANET, M. A Civilização Chinesa. Rio de Janeiro, Ferni, 1979. GRANET, M. Pensamento Chi-
nês. Lisboa, Contraponto, 1997. Ver também, do mesmo autor, Pensamento Chinês. Lisboa: Contraponto, 
1997 e La religion des Chinois (1922). Les Presses universitaires de France, 2. ed. Paris, 1951. 177 p.
4 SHAHAR, M., Epigraphy, Buddhist Historiography, and Fighting Monks: The Case of The Shaolin 
Monastery, inédito, 21 p.__________. Ming-Period Evidence of Shaolin Martial Practice, in Harvard 
Journal of Asiatic Studies, v. 61, n. 2, dez. 2001, p. 359 a 413. Ver também SHAHAR, M.. Evidências da 
Prática Marcial em Shaolin durante o Período Ming. In: Revista de Estudos da Religião. PUC- SP, n. 4, 
2003, p. 135.
5 Shahar tem livros publicados sobre a tradição militar de Shaolin, bem como, sobre a religiosidade popu-
lar na China. Infelizmente, não há no momento nenhum desses livros traduzidos para o português. Esforço 
louvável o do Prof. Rodrigo Wolf Apolloni que traduziu artigos de Shahar com sua prévia autorização. Cf. 
APOLLONI, Rodrigo Wolff. Shaolin à brasileira: estudo sobre a presença e a transformação de elementos 
religiosos orientais no kung fu praticado no Brasil. PUC-SP: São Paulo, 2004 (Dissertação de Mestrado). 
Um dos artigos de Shahar foi traduzido por APOLLONI e publicado na seguinte fonte eletrônica: http://
www.pucsp.br/rever/i_shahar.html.  Veja também de Shahar, em idioma inglês: The Shaolin Monastery: 
History, Religion and the Chinese Martial Arts, Forthcoming, Honolulu: The University of Hawai’i Press, 
2007. Crazy Ji: Chinese Religion and Popular Literature, Harvard-Yenching Institute Monograph Series, 
48, Cambridge: Harvard University Asia Center, 1998. The Chinese Religion, Ha-Dat ha-Sinit, in Hebrew, 
Tel Aviv: The Broadcast University Series Press, 1998. Unruly Gods: Divinity and Society in China, Co-
edited with Robert Weller, Honolulu: University of Hawai’i Press, 1996.
6 APOLLONI, Rodrigo Wolff. Shaolin à brasileira: estudo sobre a presença e a transformação de elemen-
tos religiosos orientais no Kung fu praticado no Brasil. Pontifícia Universidade Católica de São Paulo: 
São Paulo, 2004 (Dissertação de Mestrado).
7 Cf. DERRICKSON, Chinese for the Martial Arts; Rutland: Charles E. Tuttle, 1996. Ver também: HUNT, 
L. Kung Fu Cult Masters: From Bruce Lee to Crouching Tiger. Londres, Wallflower, 2003.
8 Estupas são monumentos funerários budistas em formato de sino. São muito comuns na China e há um 
cemitério repleto delas no templo Shaolin, que costuma ser chamado de floresta de estupas. Nas estupas 
consta, com freqüência, um epitáfio do morto, descrevendo seus feitos notáveis, sejam religiosos ou mi-
litares.
9 SHAHAR, Meir. Evidências da Prática Marcial em Shaolin durante o Período Ming. Revista de Estudos 
da Religião, PUC-SP, n 4, 2003, p. 108.
10 Sobre essas informações, confira: SHAHAR, idem, p. 135.
11 Cf. YAO, Xinzong. Religiões Chinesas. In: BOWKER, John. O livro de ouro das religiões: a fé no Oci-
dente e no Oriente da Pré-História aos nossos dias. Rio de Janeiro, Ediouro, 2004, p.194.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 261-278, jul. 2008278

José Otávio Aguiar e Rodrigo Wolff Apolloni

12 O Dharma (Sânscrito Dhamma (Pali) significa Lei Natural ou Realidade. Como doutrina moral sobre 
os direitos e deveres de cada um, o Dharma se refere, também, geralmente, ao exercício de uma tarefa es-
piritual, mas também significa ordem social, conduta reta ou, simplesmente, virtude intrínseca à natureza 
búdica de todos os seres.
13 SHAHAR, idem, p. 135.
14 Vyassa, Poema do Senhor - Bhagavad Guitá, transcrição, introdução notas e glossário de António 
Barahona, pg. 33 e 34 Cf: C:\Documents and Settings\win xp\Desktop\Vajramushti.htm
15 Filme: O Tigre e o Dragão. Wo Hu Zang Long. China/Hong Kong/Taiwan/EUA, 2000.
16 A essa discussão instigante, que ocuparia com proveito algumas páginas deste resumo, não dedicarei 
mais que este comentário, que visa abrir espaço para a produção de trabalhos posteriores mais exaustivos 
e abrangentes.
17 Variantes: Wu Shu, Wu-shu, Kuoshu, Kuo Shu e Kuo-shu.
18 Um estudo competentemente elaborado e impressionante pelos detalhes sobre o “Estupro de Nanquin” 
pode ser encontrado em: YOSHIAKI, Yoshimi, Comfort Women, sexual slavery in the Japanese military 
during World War II.  Editora Columbia University Press, 2000.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 279-284, jul. 2008 279

O ESTUDO COMPARADO DAS RELIGIÕES:  
História e Antropologia

Fernando Torres-Londoño*  
entrevista a Nicola Maria Gasbarro

ENTREVISTA

Nicola Maria Gasbarro é um dos mais expressivos representantes na atualidade da 
chamada escola de Roma, de História Comparada das Religiões. A entrevista aconteceu 
quando a estadia do professor Gasbarro, no Programa de Ciências da Religião da PUC 
São Paulo, que se realizou com ajuda da FAPESP. Numa tarde de sexta feira, dois dias 
antes de voltar para Itália, nos encontramos no hotel, mostrei algumas perguntas que 
tinha preparado, liguei o gravador e ele falou em italiano generosamente durante mais 
de uma hora, não se furtando a abordar nenhuma pergunta, mesmo as de caráter familiar. 
Nos messes seguintes foram feitas pelo entrevistador, simultaneamente, a transcrição e a 
tradução, cotejando também as notas tomadas durante a entrevista.

FTL: Nicola, fale-me do lugar onde você nasceu e sobre sua família de origem.
NMG: Nasci em 1950 em Rocca Vivara, província de Campobasso, na região do 

Molise. Rocca Vivara é até hoje muito pequena, tem 1.500 habitantes, é uma cidade me-
dieval com uma bela igreja românica. Meu pai era pequeno comerciante, tinha uns poucos 
anos de escola primaria, mas olha lá que era muito bom para fazer contas na sua profissão. 
Minha mãe era camponesa e tinha mais anos de escola que meu pai. Mas, sendo eles do 
campo, e numa região carente, tinham algo especial, davam muito valor à instrução dos 
filhos. Com seus esforços e determinação todos os quatro filhos chegaram à universidade: 
um formou-se em medicina, minha irmã se formou em matemática e meu outro irmão es-
tudou piano forte e órgão no conservatório e hoje rege coro. Além disso, mesmo naquela 
região pobre eles davam grande valor à cultura e a consideravam uma riqueza, que deve-
ria ser vantajosa para cada um, mas, também útil para os outros. Essa atitude dos meus 
pais me marcou muito. Acredito que por isso estudei Ciências Humanas. Desde pequeno 
tinha consciência de que, mesmo na minha cidade, o acesso ao conhecimento poderia 
nos levar ao progresso. E isso me foi fazendo compreender que meu problema não era só 
meu, mas também um problema dos outros. Assim nasci num lar onde se considerava que 
a cultura poderia ser útil aos outros. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 279-284, jul. 2008280

Fernando Torres-Londoño

Fiz em Rocca Vivara a escola primaria. Sai de casa com dez anos para fazer o segun-
do grau e colegial, na minha mesma região do Molise. Quando fui para o colegial, dada 
aquela valorização da cultura, sobre a qual já falei, optei pelos estudos clássicos. Fiz meu 
colegial num colégio de padres.

Depois, com dezoito anos, fui para Roma realizar meu sonho de entrar na univer-
sidade. Imagina o que foi Roma para mim vindo do Molise e de uma vila tão pequena 
como Rocca Vivara! Roma era o ponto de chegada de uma grande comunidade que para 
ela se dirigia. Para mim foi a primeira grande aproximação com a diversidade do mundo. 
Foi um choque conhecer situações e pessoas tão diversas. Além disso, cheguei a Roma 
em 1968, exatamente em outubro de 1968 depois de toda aquela agitação de jovens na 
Europa. Imagine o paradoxo que foi passar de um colégio de padres no Molise para o mo-
vimento estudantil na Roma de 1968 e 1969, com aquele choque de consciência e pers-
pectiva. Foi um choque com a complexidade. Comecei estudando Filosofia na Sapiência 
a Roma e ali na Faculdade de Filosofia e Letras o movimento estudantil era muito forte. 
La estavam os lideres do movimento e comecei a participar das assembléias e das ativida-
des políticas. Lembro-me daquela época com muita nostalgia. No movimento estudantil 
compreendi que não se tratava só de contestar, mas de colocar em debate uma realidade 
e de fazer a discussão do mundo. Essa discussão me tocou, porque para mim era fazer a 
crítica ao mundo onde tinha nascido. Um mundo pobre que deveria reivindicar o direito à 
igualdade. Compreendi que eu vinha de uma situação de pobreza pouco dotada de ins-
trumentos de conhecimento. Assim, estar ciente de minha diferença em relação 
aos estudantes de Roma, os quais estavam mais capacitados, foi algo que me deu 
muito estímulo para buscar diminuir o espaço que me separava deles. Isso era algo 
que me dava muito estimulo para poder diminuir o espaço que me separava dos outros. 
Lembro-me que pensava: eles começaram correndo primeiro, mas tenho que me igualar a 
eles e para tanto, se eles estudavam duas horas eu estudava cinco. Por esse motivo estudei 
muito. Atuei também na política, o que foi inevitável, visto minha origem e as idéias do 
movimento estudantil que na sua aproximação à esquerda, assinalava para outra forma de 
compreender o mundo. Terminei assim minha graduação em filosofia.

FTL: E o encontro com a Antropologia e a História das Religiões como aconte-
ceu?

NMG: Naquela época comecei minha primeira grande aventura intelectual ao pre-
tender fazer uma tese sobre ciência e filosofia em Claude Lévi-Strauss.  Foi naquela época 
que Lévi- Strauss ganhou um peso grande na minha formação. Meu primeiro contato 
tinha sido num exame de antropologia e me apaixonei imediatamente por ele. Em Tristes 
Trópicos ele conta que tinha saído, quase que numa fuga, da França para vir lecionar ao 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 279-284, jul. 2008 281

O estudo comparado das religiões

Brasil, na Universidade de São Paulo, porque não queria ser um cão de guarda do etno-
centrismo ocidental. Lembro-me que ler isso me causou grande impressão. Lévi-Strauss 
me impactou tanto porque ele colocava em discussão o pensamento ocidental que era 
de onde vinha minha formação. A filosofia tinha me ajudado a entender muitas coisas, 
mas não o que era diverso de mim. Neste sentido me marcou uma frase de Margareth 
Mead, a grande antropóloga, que dizia, mais ou menos, que alguns estudavam psicologia 
porque não estavam contentes com eles mesmos. Que outros estudam sociologia porque 
não estavam contentes com a sociedade. E que ela fazia antropologia porque não estava 
contente nem com ela mesma, nem com a sociedade. No meu caso, eu terminei fazendo 
História das Religiões porque não me bastava a antropologia. A História das Religiões me 
proporcionava dois elementos para minhas indagações.  

Quando estava fazendo a tese de antropologia sobre Lévi-Strauss, veio-me à mente 
ir assistir as lições de História da Religião de Ângelo Brelich.  O curso era sobre a mito-
logia, tratada de maneira muito tradicional e me deixou insatisfeito. Como era possível 
fazer um curso sobre mitologia ignorando Lévi-Strauss e sem se servir do estruturalismo? 
Assim não me interessei. Porém, fui assistir a uma aula de Dário Sabbatucci, que viria a 
ser meu mestre. Ele aplicava a metodologia estrutural à leitura de Tito Lívio para com-
preender a civilitá romana. Algo extraordinário! Como nos cursos de filosofia se discutia 
se o conceito de estrutura era compatível com o de história, e muitos criam que não o era, 
confirmou-me a idéia de que era possível a um historiador utilizar o conceito de estru-
tura para compreender a História. Sabbatucci estava aplicando a metodologia estrutural 
à análise da História. Assim, disse a mim mesmo: isto me interessa muito, e esse foi o 
primeiro elemento. O segundo elemento para chegar à História das Religiões, era porque 
ela me parecia muito concreta, diferente da antropologia italiana que era muito teórica. 
Eu estava vindo da filosofia e precisava de uma imersão no concreto. Houve um outro 
motivo prático: na discussão da defesa da minha tese  um dos relatores era o presidente da 
Faculdade, que ao final da defesa me diz para o procurá-lo, porque tinha gostado muito do 
meu trabalho, que eu tinha condições de continuar na pesquisa e que poderia contar com 
uma bolsa. Enquanto esperava a bolsa encontrei um trabalho no campo intelectual com 
Afonso Maria Di Nolla que estava organizando para uma editora italiana a Enciclopédia 
de História das Religiões. Meu trabalho era fazer pesquisa bibliográfica na biblioteca 
para a elaboração do índice analítico. Assim paguei minha estadia em Roma. A bolsa de 
estudos me permitiu fazer pesquisa nos campos de história, religião e antropologia. Em 
1.981 fui aprovado no concurso para pesquisador oficial da Universidade de Roma. A 
partir de 2.000 ingressei na Universidade de Udine, sempre trabalhando na Universidade 
da Sapiência no Departamento de História das Religiões. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 279-284, jul. 2008282

Fernando Torres-Londoño

FTL: e seus objetos de pesquisa como foram aparecendo?
NMG: Para a temática do meu doutorado, escolhi indagar sobre a possibilidade de  

estabelecer uma estrutura comparativa entre História das Religiões e Antropologia. As-
sim dava continuidade tanto ao trabalho com a metodologia comparativa, como à mi-
nha cultura filosófica e com a abordagem da antropologia. De fato era uma aproximação 
com a “escola romana”; eles eram o objeto do meu estudo. Tratava-se de reconstituir 
historicamente como na Itália se tinha formado esta “escola histórica religiosa”, que re-
metia a uma Filosofia com grande impostação histórica. Nessa época, como leigo, fiz o 
curso de filosofia da Universidade Gregoriana para obter a licenciatura. Mas, na minha 
indagação comparativa, cheguei a um ponto onde não me interessava mais a Filosofia. 
Interessava-me uma visão histórica e estrutural onde o aparato religioso se transformasse 
no instrumento metodológico da análise. Mas essa formação gregoriana me serviu muito 
em termos metodológicos e a interlocução foi muito rica para o percurso das minhas 
indagações comparativas. Essa interlocução, acredito, está na base do meu interesse por 
compreender a teoria presente na estrutura simbólica interna das religiões. Assim, esse 
interesse foi influenciado pela (no lugar de: teria um influência da) Filosofia praticada 
pelos jesuítas da Gregoriana. O que chamo o “choque filosófico” é o ponto de chegada 
de uma história da ocidentalização cultural. O “choque filosófico” está na complexidade 
da elaboração de uma cultura. Por sua vez a historicidade dele nos ajuda a compreender 
sua complexidade.

Para a formulação dessa comparação entre Antropologia e História, foram fundamen-
tais Lévi-Strauss, Marcel Mauss, Émile Durkheim, e depois o diálogo com os italianos 
Dario Sabbatucci, Angelo Brelich, Ernesto di Martino, e obviamente, Rafaelle Pettazzoni. 
A influência de Pettazzoni e de Sabbatucci, nesse percurso se manifestou na compreensão 
da religião dentro de uma cultura de civilitá. Também esteve presente a referência de 
autores clássicos da Filosofia e da historiografia e sua aplicação à religião. Max Müller, 
por exemplo, e a chamada “escola prussiana”. Esse caminho intelectual me aproximou 
da antropologia social inglesa e francesa e não da antropologia americana, que é mais 
cultural e pouco social. Interessava-me referir a religião à sua dinâmica social, política e 
a seu funcionamento ritual. Assim enfrentava o paradoxo da escola italiana de história das 
religiões, que partiu do espiritualismo do idealismo alemão e depois foi para o materialis-
mo ontológico inglês e francês. Essa inflexão, esse movimento me influencia muito, sou 
um pouco filho dessa tradição. Meu doutorado foi pautado por esta reflexão intelectual 
relativa ao estudo das religiões. Mas, seguindo uma constante da minha formação, a com-
paração era necessária para ter a compreensão da especificidade da História das religiões. 
Assim uma das minhas tentativas era compreender em que medida o monoteísmo era uma 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 279-284, jul. 2008 283

O estudo comparado das religiões

revolução cultural. Perguntei-me, pois, por quê? Isto me levou a Agostino e a forma como 
ele pensou a religião. Foi ele o primeiro que escreveu um tratado sobre a “verdadeira reli-
gião”. Ele foi o primeiro dos padres a utilizar a palavra religião. Obviamente para enten-
der o que pensava Agostino da religião tive que trabalhar a Cidade de Deus. Ali estava o 
monoteísmo cristão e ao mesmo tempo a civilização de Deus.  Emergia dessa associação 
a pergunta pela sua necessidade constitutiva. Por isso me interessei pelo Islã. E descobri 
assim que no Islã, não era a civitas. O monoteísmo no Islã estava associado a uma estrutu-
ra normativa. Deus e a lei. A figura do juiz e da zuna, da lei. Percebi que o historiador das 
religiões deveria interrogar as categorias com as que podia pensar o monoteísmo. Assim 
haveria que perguntar pelo código cultural de cada monoteísmo que é diverso de um para 
outro. Dessa forma se explicaria a dificuldade de compreensão entre a civilização cristã e 
a civilização ocidental. Há civilizações diversas, com monoteísmos diversos.

FTL: é de lá que vem seu interesse pelo Islã?
NMG: Sim, meu interesse pelo Islã é antigo, meu primeiro trabalho sobre ele é de 

1981. Ocupei-me, pois, do Islã e do cristianismo, e atenção...., em termos comparativos, 
para fazer um esforço na formulação de categorias e assim entender o islã como estrutura 
diferente da nossa. Que coisa significa cidade de Deus e cidade da guerra? Que dificul-
dades surgem quando a civilização se pensa a partir do monoteísmo? O segundo tema 
está ligado ao primeiro, que é o objeto da investigação atual: como a religião se comporta 
frente à globalização? Este tema deriva de dois problemas, o primeiro resulta que no 
monoteísmo o que é diferente prevalece sobre o que é homólogo. Atenção: à historia das 
religiões interessa os dois. O segundo problema, de como a religião se comportou frente 
à globalização, é neste caso um problema teórico, já levantado por Sabbatucci no que ele 
chamou a banalidade do objeto religioso. 

Quando se aplica o método comparativo fica evidente que não existe um objeto reli-
gioso homogêneo no mundo. Ali fica para mim um problema: se percebo o monoteísmo 
enfatizando a diferença, se o objeto não existe em si, per se, e se a globalização vai ser a 
que explica a diferença nas religiões, como vamos considerar que temos um “objeto re-
ligioso”? Decorrente disto podemos perguntar: como tem nascido o chamado “objetivis-
mo” religioso na Ciência da Religião? Mas também o chamado subjetivismo? E, ao mes-
mo tempo, como nasceu o “universalismo religioso”? Assim, é necessário compreender 
como o ocidente construiu o universal religioso e como fez dele o objeto da Ciência da 
Religião? Para tentar responder isto, fiz algumas artigos sobre a fenomenologia religiosa, 
mostrando que ela é filha do que eu chamo a crise comparativa do século XX e em parti-
cular do pensamento protestante. O que leva a buscar uma universalidade da experiência 
religiosa, para voltar a fundar, subjetivamente, um universalismo religioso, que a história 
coloca em crise desde o ponto de vista objetivo?



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 279-284, jul. 2008284

Fernando Torres-Londoño

Nesse sentido, como falei a meus estudantes em Udine, o 11 de setembro mostrou ao 
mundo a diferença da religião. Não há uma subjetividade transcendental que se possa sal-
var nessa diferença ali apontada.  Pela primeira vez o poder da política era fundamentado 
sobre o poder do sentido. Na História dos Estados Unidos o impossível estava virando 
realidade. Isto convulsionou a ordem do mundo americano. O medo não era tanto físico, 
mas era o medo de não entender o mundo e sua existência. Esse foi o impacto do Islã 
no ocidente e nos Estados Unidos. O choque de duas diversas ordens do mundo que se 
encontraram.

FTL: E esta questão como se relaciona com sua pesquisa sobre os missionários?
NMG: A compreensão do universalismo religioso e a generalização do conceito de 

religião se generalizam com as missões. A missão é mais do que a colonização do imagi-
nário, a formulação de Gruzinski, a missão que converte o outro, mas traz o outro, a alte-
ridade do outro para dentro de ocidente. Assim a missão construiu uma nova cultura, tanto 
na alteridade como em ocidente. Esse é um grande fenômeno da modernidade, por muito 
tempo ignorado pela historiografia e que hoje, de alguma forma, está sendo considerado 
pelos estudos sobre a subalternidade e a colonialidade, os quais consideram a multipli-
cidade das relações. A estrutura relacional entre ocidente e o terceiro mundo, como diz 
Vittorio Lanternari, é muito complexa. O outro elemento da missão é que ela se serve da 
religião não só para universalizar o conceito, mais para universalizar o conceito de ho-
mem. Sem a missão não compreendemos o jus-naturalismo e a estrutura universalista dos 
séculos XVII e XVIII. Por isso tenho-me ocupado nos últimos anos com os missionários 
e suas diversas inserções, aplicando o método comparativo, para poder compreender mais 
a história e a religião.

Nota

* Professor doutor na PUC-SP, E-mail: ltorresl@uol.com.br 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 325-353, jul. 2008 285

FRANCISCANOS NA AMAZÔNIA COLONIAL: Notas de 
história e historiografia

Roberto Zahluth de Carvalho Júnior*

Discutir a presença portuguesa na colônia americana significa discutir os agentes que 
fizeram parte desse contexto, e principalmente, aqueles de fundamental importância para 
o projeto colonial português de conquista e ocupação da região. A historiografia aceita 
que, nesse processo, havia dois braços que serviam à coroa portuguesa na colônia. Esses 
braços portavam a espada e a cruz. Por um lado, o controle e ocupação da extensa faixa de 
terra que representava os domínios portugueses na América precisavam ser conduzidos 
através do uso do poder bélico contra os nativos inimigos e outras nações européias que 
ameaçavam as bordas da colônia. De outro, o caminho para a ocupação se tornaria mui-
to mais penoso e árduo se não fosse o trabalho dos missionários católicos portugueses, 
convertendo (ou tentando converter) nações inteiras de índios para o cristianismo e para 
o lado dos portugueses, gerando assim a força de trabalho necessária tanto à manutenção 
da conquista, quanto à sua defesa, tornando-se com isso elementos centrais tanto na ex-
pansão, quanto no controle das fronteiras do império na América portuguesa. 

Esse quadro é ainda mais visível na Amazônia colonial portuguesa, onde durante 
todo o período colonial, que se estende do início do século XVII até às primeiras décadas 
do século XIX, a principal força de trabalho, e por conseqüência o motivo central de 
conflitos, fora a mão-de-obra nativa. É certo então que nessa área dos domínios portugue-
ses, o papel do missionário foi fundamental no trato com as nações nativas e na empresa 
colonial.

Dentre esses religiosos, os que mais se destacam na historiografia são os padres da 
Companhia de Jesus. Fruto de profundas transformações na Igreja Católica para confron-
tar a perda de fiéis e a ameaça da Reforma Protestante, a Companhia de Jesus teve papel 
de destaque na expansão portuguesa, e na Amazônia colonial isso não seria diferente, 
dada sua eficácia na conversão dos índios e sua influência na corte dos reis católicos por-
tugueses. Porém, apesar de sua importância, eles não eram os únicos missionários a ser-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 285-293, jul. 2008286

Roberto Zahluth de Carvalho Júnior

viço da coroa portuguesa; pelo contrário, a diversidade de ordens religiosas atuantes nas 
conquistas era grande, e isso implica em vislumbrar formas diversas de interação entre as 
ordens missionárias, os moradores das comunidades portuguesas, índios, africanos, a po-
pulação mestiça, enfim os vários grupos sociais que compunham a sociedade colonial.

Especificamente no caso das capitanias do norte da América portuguesa, o Estado do 
Maranhão e Pará, uma dessas ordens – a dos Frades Menores –, dividida em três provín-
cias, teria um papel de destaque naquele contexto histórico.

A história da presença dos franciscanos capuchos na Amazônia sempre foi marcada 
por certo “desinteresse” por parte da historiografia que analisa o período colonial. Mesmo 
quando abordada a missão franciscana, as análises caracterizam-se por várias lacunas. De 
fato, isso se verifica a partir do momento em que os autores que tinham o devido interesse 
em observar e tratar os conflitos entre as diversas ordens religiosas, e principalmente os 
conflitos envolvendo os frades franciscanos, guiam suas idéias em sentidos radicalmente 
distintos, guardando em suas análises posicionamentos em sua maioria divergentes, por 
vezes mesmo, opostos. Essas análises seguiam várias abordagens, indo de visões mais 
abrangentes a temáticas mais pontuais, quando não silenciavam sobre a atuação daqueles 
religiosos 

Neste sentido, analisar a historiografia sobre os franciscanos é andar em um terreno 
perigoso, onde é grande o risco de ser absorvido por uma posição restritiva – seja ela de 
idealização ou detração – em relação ao papel dos mendicantes, o que não permitiria um 
estudo mais aprofundado de sua atuação. Assim, não é a pretensão desta pesquisa fazer 
uma defesa do trabalho dos frades, nem uma detratação de sua obra na Amazônia colo-
nial, pois quaisquer destes discursos não conseguiria abranger a complexidade de sua 
presença e de seu apostolado. 

A atuação das ordens religiosas dentro do universo da Amazônia colonial sempre es-
teve atrelada a duas questões de grande importância para a compreensão daquele mundo: 
a administração do indígena e o confronto entre missionários e moradores gerado a partir 
da disputa pelo poder sobre essa administração. A historiografia, ao se voltar para essa 
atuação, quase sempre toma como principais pontos de partida estas duas questões, mas 
seu foco sobre a participação dos missionários é fundamentalmente restrito à Companhia 
de Jesus. Isso fez com que outras ordens de importante papel na colonização da região 
fossem relativamente postas de lado pela historiografia sobre a Amazônia colonial (e 
mesmo sobre o Brasil). Essa lacuna inclui os capuchos, frades franciscanos portugueses, 
presentes no Maranhão e Grão-Pará desde o início do século XVII. Durante o século 
XVIII, apesar de todas as contrariedades e dificuldades – representadas por fatores como 
a divisão de uma das províncias capuchas em duas (Santo Antônio e Conceição), e a 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 325-353, jul. 2008 287

Franciscanos na Amazônia colonial

conseqüente divisão de jurisdições graças a essa repartição, os constantes entreveros com 
as autoridades locais, a inclinação do rei em quase sempre manter uma postura ambígua 
para com os frades nestas contendas – essa congregação já havia conseguido se instalar e 
constituir uma considerável base missionária.

Essa situação tensa, se comparada ao século XVII, principalmente com a chegada de 
Frei Cristóvão de Lisboa, fazia com que a força dos frades, no Maranhão, parecesse bem 
maior naquele momento inicial, isso sem falar do prestígio que estes religiosos possuí-
am no mundo secular. Nesse sentido, a maior parte da historiografia usa como principal 
referência para os frades o período do início da conquista. Isso sem contar as freqüentes 
considerações por parte da historiografia sobre a presença franciscana na Amazônia por-
tuguesa ao longo de toda a extensão dos séculos XVII e XVIII, assumindo que, após seu 
fracasso inicial ao tentar estruturar sua atuação missionária na primeira metade do século 
XVII, tal presença teria se tornado inexpressiva, frente ao missionamento jesuíta. Essa 
idéia, porém, é contrariada por muitas fontes e informações que indicam a permanência 
dos padres ao longo do século XVII na região, e seu florescimento e fortalecimento du-
rante a primeira metade do XVIII, junto a outras ordens.

Durante a primeira metade dos setecentos, esses missionários (assim como mercedá-
rios, carmelitas e jesuítas) encontravam-se num período de grande crescimento e fortale-
cimento na região. Domingos Antônio Raiol chega a afirmar que, em 1720, havia só na 
capitania do Pará e no Amazonas, em torno de 63 missões, com 54.264 índios nas aldeias 
(Raiol, D. A. “Catechese de Índios no Pará (documentos)”. Annaes da biblioteca e arqui-
vo público do Pará, Tomo II, 1900, pp. 117-182). No caso dos franciscanos, possuíam 
26 missões, sendo 10 dos padres da Piedade, 7 da Imaculada Conceição e 9 dos de Santo 
Antônio, informação essa confirmada por Mendonça Furtado, contemporâneo daqueles 
missionários, governador do Estado em 1751 (Azevedo, João Lúcio de Os Jesuítas no 
Grão-Pará. Belém: SECULT, 1999, p. 190). Dessa forma, entendemos que a presença 
dos frades mendicantes de São Francisco na região era expressiva e por conseqüência 
importante para a análise da atuação missionária na conquista portuguesa do norte.

Como já foi dito antes, a historiografia direcionou mais seus estudos para a atuação 
dos jesuítas, ignorando a atuação das outras ordens. Essa supremacia explicativa dos 
padres da Companhia se deve à percepção que existe sobre a capacidade de produção em 
grande escala de registros de suas obras e trabalhos, ao longo de sua presença na Amazô-
nia, que somada à rede de influências estabelecidas por esses religiosos e a seu trabalho 
agressivo na catequese e disseminação da fé católica, acabaram por criar essa imagem 
icônica de si mesmos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 285-293, jul. 2008288

Roberto Zahluth de Carvalho Júnior

Sobre essa tendência historiográfica, é importante afirmar que ela se torna perigosa a 
partir do momento em que, ao fortalecer o ideal de jesuítas como únicos ou mais impor-
tantes protagonistas da expansão missionária, se esquece a ação de outros missionários, 
que muitas vezes foi tão importante quanto a dos próprios jesuítas. Faz-se necessário en-
tão estabelecer o equilíbrio devido à atuação de outros missionários a partir das próprias 
fontes, que, não raro, mostram uma diversidade muito grande do papel da Igreja no pro-
jeto de expansão colonial português, contrariando a idéia de um cristianismo trabalhando 
em uníssono graças ao padroado régio, mas ao contrário, possuindo contrastes não só 
como a clássica tensão entre clero secular e regular, mas conflitos mesmo dentro dessas 
categorias. 

No caso dos franciscanos capuchos, apesar de haver alguns estudos sobre sua in-
fluência na Amazônia, muito pouco foi debatido sobre esses padres e, ainda assim, os 
estudos se restringem quase que praticamente à província de Santo António de Lisboa, 
fazendo meras citações às províncias da Conceição e da Piedade, mantendo-as em um 
“limbo” historiográfico. Um dos motivos alegados é uma suposta ausência de fontes que 
tratem sobre eles, o que Maria Adelina Amorim considera, na verdade, um desconheci-
mento de grande parte das fontes produzidas pelo apostolado franciscano no Maranhão, 
gerando, por conseqüência, “a idéia, sempre repetida, de que esses religiosos escreveram 
a sua História na areia”, diferentemente da Companhia de Jesus considerada a “ordem 
escritora” por excelência (Amorim, Maria Adelina. Os franciscanos no Maranhão e Grão 
Pará. Lisboa: Centro de Estudos de História Religiosa, 2005).

Esta ausência, ou talvez seja melhor dizer, esse desconhecimento da documentação 
produzida pelos frades capuchos talvez possa ser relacionado aos diferenciados tipos de 
organização exercidos pelas várias ordens não só em suas missões, mas no próprio mundo 
colonial, principalmente no contexto da Amazônia colonial, onde nitidamente a signifi-
cativa articulação e ingerência dos jesuítas nesse contexto lhes permitiram uma predomi-
nância de longa duração naquele momento. 

Além da suposta falta de registros sobre o trabalho dos padres, outro mito criado 
pelas fontes em torno desse fracasso e da inexpressividade da atuação dos mendicantes é 
a influência que seu voto de pobreza exerceria sobre seu trabalho. Criou-se a idéia de que 
graças à pobreza proclamada pelos frades, eles não poderiam exercer atividades em suas 
missões que permitissem a própria sobrevivência das mesmas. Atividades como o usu-
fruto do trabalho indígena e o comércio de parte da produção não poderiam ser exercidas 
graças à pobreza dos mendicantes, o que os tornaria dependentes do auxílio da coroa e 
das doações de moradores dos povoados brancos. Essa dependência seria um dos motivos 
centrais do fracasso dos frades, que não possuíam meios para sua subsistência.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 325-353, jul. 2008 289

Franciscanos na Amazônia colonial

Apesar do voto de pobreza ser uma das principais características da composição do 
elemento e da doutrina franciscana, é possível entender que essa pobreza era relativizada 
de acordo com as necessidades da ordem. Já no momento de sua fundação, isso fora feito 
não só para a manutenção da mesma, mas para sustentar seu rápido crescimento.

Dessa forma, é possível aceitar que transformações similares aconteceram ao longo 
da história da ordem mendicante, e que o voto de pobreza não implicava num impedimen-
to real para o estabelecimento dos frades na colônia. Exemplos não faltam no conjunto 
das fontes, onde os padres franciscanos são acusados por diversas vezes de abusar do 
trabalho dos nativos na pesca, na caça, na plantação de cravo e de cacau, no feitio de cal 
e também em transformar suas missões em centros comerciais, lucrando com o produto 
daquelas atividades.

Certamente que muitas dessas acusações são carregadas de interesses dos moradores, 
interesses estes voltados para o controle da administração das missões. Mas também há 
indícios de que estes frades utilizavam-se da mão-de-obra indígena para sua subsistência 
e o crescimento de suas missões. Até mesmo porque as atividades em que se configurava 
o “abuso”, segundo os moradores, eram aquelas necessárias à manutenção missionária. 
Porém, através dessas acusações e da admissão de vários franciscanos do uso da mão-de-
obra indígena, podemos perceber que a pobreza não era um empecilho ao trabalho dos 
missionários. 

Da mesma forma que essa prática franciscana não impedia o trabalho missionário, 
também não os tornava dependentes da Coroa. Parte da historiografia, principalmente 
alguns historiadores pertencentes à CEHILA (Comissão de Estudos de História da Igreja 
na América Latina e no Caribe), assumem que, diferentemente dos jesuítas, que podiam 
manter suas missões e por conseqüência ser uma força muitas vezes independente do 
padroado régio, os frades de São Francisco, obrigados a serem sustentados somente pela 
ajuda do padroado, graças a seu voto de pobreza eram, por conseqüência, funcionários 
régios, agentes submissos ao controle que o trono exercia através do padroado. 

Entendemos que essa relação entre os frades e a coroa vai além do papel estipulado 
a eles como “funcionários” da máquina administrativa do Estado português. Ela se esta-
belece no papel do Rei como o representante do poder divino na terra. Dessa forma, os 
frades se vêem como agentes de um representante divino e não como funcionários régios. 
E nem se portam como tais, dados seus constantes choques com as autoridades coloniais, 
autoridades terrenas a quem os mendicantes não viam motivos para se submeter. E mes-
mo sua dependência econômica da coroa era bem pequena, dado o fato de suas missões 
conseguirem se manter no sertão da colônia, tanto que, por diversas vezes, mesmo ordens 
régias eram desobedecidas, apesar da insistente defesa dos frades de que se o rei desse 
uma ordem a eles contrária, era porque estava mal informado.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 285-293, jul. 2008290

Roberto Zahluth de Carvalho Júnior

Isso desconstrói a imagem dos franciscanos como simples agentes do projeto co-
lonial, com um papel secundário nas tensões daquela sociedade. E se houve uma falha 
inicial dos frades, a ponto de eles perderem sua influência predominante na região, isso 
se deveu ao fracasso em estabelecer articulações eficazes com os poderes locais daquela 
colônia, muitas vezes independentes do poder central em Lisboa e com quem os frades 
de Santo António, de início, entraram em choques constantes. Mas esses frades se man-
tiveram ao longo do século XVII, já ganhando maior expressividade e força na primeira 
metade dos setecentos. 

Em relação às Províncias da Conceição e da Piedade, soma-se ao problema das fon-
tes e do voto de pobreza a questão do recorte cronológico da atuação dessas províncias 
na Amazônia portuguesa. A província da Piedade chega em 1693, tendo seu período de 
apostolado na região encerrado em 1757, como conseqüência da política pombalina. Em 
semelhante situação se encontra também a ordem da Imaculada Conceição, que é criada 
a partir de sua separação da província de Santo António, em 1705, saindo também das 
missões da colônia do norte em 1755, recolhendo-se ao convento de São Luís.

 Podemos então considerar que o período de trabalhos missionários dessas duas pro-
víncias se dá ao longo da primeira metade do século XVIII, principalmente durante o 
reinado de D. João V; período este para o qual muitas vezes a historiografia sobre a 
Amazônia colonial fechou os olhos, em favor de outros recortes, como o século XVII, 
que guarda a ofuscante presença do padre Vieira e da crescente expansão do poder jesu-
íta na região; ou como a segunda metade do século XVIII, momento de transformações 
políticas, sociais, administrativas e mesmo estruturais (com a crescente urbanização), 
implantadas com o direcionamento do Marquês de Pombal. 

Assim, tentaremos lançar luz sobre esse período relativamente obscurecido da histó-
ria amazônica, chamado por frei Hugo Fragoso de o “período empresarial” das missões 
(História da Igreja na Amazônia. Petrópolis: Vozes, 1992), graças ao trabalho de cateque-
se dos índios em larga escala por parte dos missionários, e à concentração da administra-
ção dessas missões em suas mãos. 

Em relação às três ordens capuchas (Santo António, Piedade e Conceição) presentes 
na Amazônia colonial, apesar de haver uma documentação acessível não muito considerá-
vel sobre elas, esse volume de fontes já aponta uma série de conflitos em que estes frades 
estavam envolvidos. Além disso, a historiografia – somada a essas fontes – pequena, mas 
interessante, mostra vários pontos de vista sobre o exercício da ordem na América portu-
guesa. Pontos de vista estes que expõem, não uma postura contraditória dos capuchos em 
relação tanto à administração dos índios quanto a sua convivência com os moradores, mas 
a complexidade dessas relações criadas no seio da sociedade colonial amazônica.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 325-353, jul. 2008 291

Franciscanos na Amazônia colonial

Essa atuação capucha, por sua complexidade, possui vários elementos, que podem ou 
poderiam ter sido abordados pela historiografia, porém fizemos a seleção de determina-
dos problemas presentes nessa produção, que permeiam as pesquisas relativas à história 
da Igreja católica como um todo, e aos frades franciscanos especificamente, além de 
serem fundamentais para a compreensão dos agentes sociais que os padres se tornaram 
no universo colonial.

A ação dos padres franciscanos na Amazônia colonial pode ser entendida sob diver-
sos aspectos. O contexto cronológico de nossa pesquisa segue a o período do governo de 
D. João V (1706-1750), já que esse é o período de maior poder e controle dos missioná-
rios portugueses na Amazônia colonial.

Nesse sentido, um dos problemas centrais e mais presentes no debate sobre a ocu-
pação colonial na Amazônia é o conflito entre missionários – principalmente jesuítas – e 
moradores pela administração das aldeias indígenas. 

 O trabalho indígena era, sem dúvida, um dos mecanismos principais de funciona-
mento da sociedade colonial portuguesa no Estado do Maranhão. Sua importância como 
“motor” daquela sociedade alcançava diversas atividades no mundo colonial, e implicava 
a necessidade de catequização e civilização do indígena. Como tal, seu controle, dentro 
do projeto colonial, era disputado, pelos dois principais grupos de colonos à época: os 
moradores e os missionários.

Nesse conflito, os missionários são tidos como sinônimo de jesuítas. Eram os jesuítas 
que entravam em confronto direto com os moradores para defender a liberdade dos índios 
ou controlar essa mão-de-obra. O morador branco, quase o tempo todo é visto pela histo-
riografia pelos seus interesses escravistas. Dessa forma, a historiografia localiza os frades 
de São Francisco em dois extremos.

Para alguns historiadores, principalmente aqueles ligados à CEHILA, os francisca-
nos eram agentes do projeto colonial português, que, submissos à vontade da Coroa se-
guiriam sua intenções, fosse na defesa dos gentios contra a sanha escravista dos colonos, 
fosse na escravização daqueles nativos, o que interessasse ao projeto colonial. O que se 
aproxima principalmente da tese de Charles Boxer (em A Idade de Ouro do Brasil. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileiro, sem data), de que, submissos à vontade do padroado, 
os frades, quando não se mantivessem omissos, defenderiam os interesses dos moradores 
no conflito pela mão-de-obra do índio, se opondo ao jesuíta.

Por outro lado, temos uma historiografia que defende os frades como homens bondo-
sos, de religião, humildes, comprometidos com a defesa do indígena. Aqui, sua principal 
representante é Maria Adelina Amorim, que rotula os frades como humildes servos de 
Deus e da coroa portuguesa, e tenta construir mitos franciscanos, a partir da imagem icô-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 285-293, jul. 2008292

Roberto Zahluth de Carvalho Júnior

nica de alguns jesuítas como o padre Antonio Vieira, em quem a autora busca referência 
(Amorim, Obra citada). 

Ambas as tendências constroem identidades para os frades, sem perceber que, dentro 
da complexa rede de relações que esses religiosos construíram, tendiam tanto à aliança 
com grupos distintos, quanto ao conflito, não se restringindo a um ou a outro.

É certo que, ao longo do século XVII, com o enfraquecimento da influência francis-
cana frente à atuação jesuíta, essa postura dos mendicantes era instável, podendo pender 
tanto para o choque com os moradores, quanto para aliança, como no caso da chamada 
Revolta de Beckman, ocorrida em 1684, quando, revoltados com os profundos problemas 
econômicos em que a capitania se encontrava, agravados pela ausência de auxílio da Co-
roa e pela tensão com os jesuítas, que tornavam cada vez mais difícil o acesso à principal 
força produtiva da colônia – a força de trabalho indígena –, moradores, apoiados pelos 
frades franciscanos de Santo António, assumem o poder na capitania do Maranhão.

Mas com o advento do Regimento das Missões, que regulava a administração das 
aldeias (em 1686), e principalmente, com a divisão das regiões de missionamento do 
Estado do Maranhão e Grão-Pará de cada ordem em 1693, as ordens religiosas, assumi-
ram o controle da administração das missões indígenas, de forma a ter o poder sobre os 
índios aldeados, e entrando em choque diretamente com os anseios dos outros colonos 
portugueses.

A partir daqui, na matéria do uso da força de trabalho do índio e da administração das 
missões, franciscanos e moradores são inimigos ferrenhos. Mas isso não quer dizer que 
devam ser vistos como defensores de liberdades, aliás, como nenhum outro missionário 
de nenhuma outra ordem. Ter o controle das missões significava ter poder sobre diversas 
atividades necessárias à manutenção da colônia na região. Seja nas defesas das fronteiras, 
seja na manutenção dos povoados brancos, o trabalho do indígena cristianizado era fun-
damental. Sem o índio, não haveria a conquista, e os missionários sabiam disso. Dessa 
forma, ter o controle dessas missões não significava só defender a liberdade de vassalos 
do rei, como muitas vezes queriam incutir na cabeça do próprio indígena que estava sendo 
catequizado. Significava também ter influência sobre as decisões para a colônia.

Mas o conflito sobre a mão-de-obra indígena não era o único eixo de interação entre 
frades e moradores. Nem mesmo o único motivo de conflitos. Na verdade, os frades men-
dicantes não estavam reclusos somente em suas missões no sertão amazônico, possuíam 
núcleos nos principais povoados brancos do Estado. Esses núcleos, no século XVIII, 
eram os conventos de Santo António em Belém e em São Luís, pertencentes respectiva-
mente aos padres de Santo António e da Imaculada Conceição. Através desses conventos, 
os frades tinham participação ativa na vida cotidiana daqueles povoados brancos, criando 
relações que iam além daquelas ditadas pelo conflito em torno das missões.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 325-353, jul. 2008 293

Franciscanos na Amazônia colonial

Um exemplo dessa atuação encontra-se numa consulta ao Conselho Ultramarino 
de 1736, em que o religioso e Procurador Geral da Província da Imaculada Conceição 
no Maranhão, frei Gonçalo de Jesus Maria, em nome do comissário de sua província e 
guardião do Convento de Santo António em São Luís, pede a doação, pela Coroa, de um 
sino de cinco arrobas para o dito convento, administrado por sua Província, pois neste 
convento “é aonde estudam os missionários, para com o sinal dele [do sino] se agruparem 
aos atos de comunidade e convocar o povo aos ofícios divinos” (Arquivo Histórico Ultra-
marino, Maranhão-Avulsos, caixa 22, doc. 2270).

A citação da carta de frei Gonçalo é somente uma referência, mas que permite per-
ceber que havia participação ativa daqueles missionários, a partir do momento em que o 
“povo” é chamado para o convento para participar dos “ofícios divinos”, tendo no con-
vento então um espaço de interação entre os religiosos regulares e os moradores.

Evidente que essa vivência não era sempre harmônica. Pelo contrário, havia uma sé-
rie de conflitos entre moradores e frades, pelas mais diversas matérias, como a disputa em 
São Luís que se estendeu de 1740 a 1744 pelo acesso a recursos naturais, como madeira, 
pesca e poços d’água, necessários à sobrevivência de moradores, que estavam impedidos 
de alcançar tais recursos graças ao ímpeto dos frades em expandir os muros do seu con-
vento. O que parece uma questão cotidiana se estende por anos gerando conflitos também 
com as autoridades coloniais.

E esse não é o único exemplo de contenciosos com as autoridades locais. Contra-
riando a idéia de frades como funcionários régios, estes religiosos estão constantemente 
dispostos a desobedecer ordens régias e entrar em confronto direto com membros da 
administração local, principalmente os governadores do estado. 

Não é nosso intento aqui dar respostas imediatas, e sim lançar problemas: a impor-
tância dos frades nas colônias portuguesas, suas forma de atuação e interação com as 
nações indígenas, as redes de influência e poder que criaram com os diversos grupos da 
sociedade amazônica colonial. Todos esses são aspectos importantes para entender o pro-
blema fundamental aqui que é a expansão do cristianismo nas colônias e entre os nativos 
e não nativos, como um fenômeno multifacetado, mas visto pela ótica de um determinado 
e peculiar grupo de religiosos.

Nota
* Mestrando – PPHIST/UFPA. roberto_zahluth@ig.com.br





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 295-303, jul. 2008 295

A Estadualização da Hierarquia  
Eclesiástica no Brasil

Política e Poder na Relação Estado –  
Igreja Durante a República Velha (1889-1930)

Edgar da Silva Gomes*

Este texto tem como objetivo apresentar o percurso que está sendo tomado na pesqui-
sa sobre os caminhos que o catolicismo fez durante a República Velha para se reestruturar 
política e economicamente, após perder suas “regalias” como religião oficial do Brasil. A 
preocupação em realizar esta pesquisa foi “despertada” pelo estudo de Sérgio Miceli so-
bre a “elite eclesiástica brasileira”, onde ele nos oferece uma das mais precisas reflexões 
sobre a política eclesiástica para retomar seu lugar no jogo político brasileiro. Ângela 
Maria de Castro Gomes e Marieta de Moraes Ferreira em um balanço historiográfico, 
consolidam a idéia de que na República Velha, temos um momento-chave, não só para 
a compreensão da história do catolicismo no Brasil, como também para a apreensão das 
marcas que, ele imprimiu na sociedade brasileira e seus embates com o Estado. Thales 
Azedo, em seu livro A religião civil brasileira: um instrumento político. Petrópolis, Edi-
tora Vozes, ao comentar a historiografia produzida nos últimos anos no Brasil sobre as 
instituições religiosas aponta alguns estudos que estão sendo realizados, mas como falar 
de uma variada gama de assuntos sem ter clara a forma como o catolicismo se reestrutu-
rou institucionalmente. Vejamos alguns temas abordados:

A historiografia [...] têm dedicado atenção nos últimos anos às relações entre Igreja e 
Estado no Brasil. Versando temas como a atuação e as mudanças políticas no seio da 
Igreja, a dependência e os compromissos desta para com o Estado e os órgãos de poder 
[...] os significados e as funções políticas dos movimentos messiânicos, particularmente 
Canudos [...], as fases do desdobrar da vida religiosa e outros, cientistas sociais brasi-
leiros e estrangeiros chamam a atenção para a relevância desses problemas tanto para 
compreender os papéis que a Igreja tem representado e continua representando com 
crescente intensidade, para avaliar a medida em que as posições do Estado refletem 
aqueles relacionamentos. [...] a ‘volta ao sagrado’ fenômeno que, sendo de algum modo 
universal, parece de uma intensidade incomum no Brasil. Para interpretar, sobretudo o 
relacionamento entre as instituições seculares e religiosas (AZEVEDO: 1981).



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 295-303, jul. 2008296

Edgar da Silva Gomes

Algumas questões estão sendo colocadas à documentação pesquisada até o momen-
to: Como se deu a continuidade da influência do catolicismo mesmo após sua separação 
formal do Estado pelo decreto 119-A de 07 de janeiro de 1890? Por que, mesmo após 
esta separação, os acordos pragmáticos entre o catolicismo e as oligarquias continuaram 
a existir em diversas regiões do país? Por que, sendo a elite dirigente liberal-positivista, o 
catolicismo se manteve influente em áreas estratégicas como o ensino? Quais as estraté-
gias políticas foram sendo assumidas pelo catolicismo para se reaproximar do poder?  

Após uma etapa curta, mas profícua da pesquisa, algumas lacunas começam a ser 
preenchidas, aonde novas características para abordar este tema vão emergindo, mas em 
contrapartida alguns conceitos “fixos” serão descartados com a intenção de não repetir o 
que já foi amplamente trabalhado pela historiografia como, por exemplo, a romanização. 

Para este período já foram produzidas algumas analises e uma considerável biblio-
grafia sobre o catolicismo, no entanto, são recorrentes as abordagens que tratam da ro-
manização como elemento basilar da reestruturação do catolicismo no Brasil, ficando a 
questão política quase sempre restrita ao “interior” da igreja, não relacionando sua parti-
cipação a fatos e manobras políticas que uma instituição como a igreja católica pode pro-
duzir no interior de uma cultura ou de uma sociedade. Para dar conta destes embates te-
mos uma boa documentação nos arquivos públicos e eclesiásticos, aonde um bom número 
de correspondências pessoais e institucionais dá o tom do jogo político, uma fonte valiosa 
para apreciação “pública” desta questão está nos periódicos, pois: “enquanto veiculo de 
comunicação, não só expressa a realidade social, como é seu produto, e, nessa condição 
um agente divulgador das representações que seus agentes formulam sobre essa reali-
dade, configurando-se como importante veiculo formador de opinião pública” (Nunes: 
2005). O jornalismo ajudava a formar a opinião pública e revelava uma estratégia eficaz 
para qualquer um que tivesse aspirações a uma ascensão intelectual e talvez, política. 

A plasticidade do discurso do catolicismo neste período é uma característica bas-
tante evidente, quem esperava o embate ideológico se surpreende com o que encontra 
nos documentos oficiais da igreja, nas declarações em correspondências particulares ou 
oficiais entre os dirigentes das instituições políticas e o episcopado, como se percebe nos 
periódicos analisados. Como demonstra a Conferência do Episcopado Brasileiro de 1915, 
pesquisada para a tese, a qual, em seus objetivos expressos no item 4º, dá o tom de como 
deveria ser a relação do catolicismo com o poder civil. 

Nosso fim principal, nesta presente reunião, é melhorar e completar o trabalho que vi-
mos fazendo desde 1901, quer na redacção, quer na ampliação doutrinal do texto. Além 
disto, certos assumptos há, Vós m’o ensianes, que, especificados ou não, no Schema, 
hão de attrahir de um modo particular nossa attenção: 1º a immunidade e preservação 
da auctoridade da Egreja, em todas as cousas, que dizem respeito a Religião; 2º a acção 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 293-301, jul. 2008 297

A estadualização da hierarquia eclesiástica no Brasil 

das Congregações Religiosas, a qual deve ser sempre correcta e de accôrdo com as 
leis; 3º o incremento do Clero nacional; 4º máxima prudência, mas prudencia divina e 
não simplesmente humana, nas relações da Egreja com o poder civil (ALVARENGA, 
Manuel. O episcopado brasileiro. São Paulo, A. Campos, 1915.). [Sic]

Segundo Miceli: “a organização eclesiástica foi inteiramente estadualizada” e a li-
teratura disponível apenas comenta a expansão territorial da organização eclesiástica. 
Assim percebemos a falta de um elo de articulação entre a história civil e a eclesiástica 
para a compreensão desta lacuna e o que ela implica para a sociedade. No âmbito desta 
pesquisa, o argumento defendido sobre o estudo das relações entre Estado e Igreja no 
Brasil é importante para compreender os interesses que envolvem estas instituições, mas 
para isso devemos também entender a proposta de Miceli.  

Em decorrência do advento da República, apesar da urgência de toda ordem: política, 
financeira, pessoal (para reposição dos quadros eclesiásticos), o catolicismo surpreende 
por sua estratégia de reformulação da vida eclesiástica realizada com paciência e calcu-
lada estratégia, o catolicismo tem um interesse em tudo isso e a pesquisa pretende fazer 
emergir essa intenção. A política conciliadora vai ser marcante na relação até o final da 
Republica Velha. Mas o perfil da ação política da elite eclesiástica pode ser dividido em 
dois modelos distintos, assim como seu local geográfico, a cada situação se apresentava 
uma estratégia política distinta.      

A reorganização descentralizada foi uma tática para retomada de prestigio e poder? 
Até 1890 continuavam a existir apenas 12 dioceses, 9 capitais eram sedes episcopais, após 
a Proclamação da República as demais capitais da federação foram convertidas em sedes 
episcopais, ou seja mais onze capitais naquele período se tornaram dioceses, perfazendo 
um total de vinte estados. Entre 1890 e 1930 foram criadas 56 dioceses, 18 prelazias e 3 
subprefeituras apostólicas, para as quais foram designadas, no mesmo período, aproxi-
madamente 100 bispos; cabendo respectivamente ao conjunto dos estados nordestinos, a 
São Paulo e a Minas Gerais, os percentuais mais elevados de circunscrições e prelados, 
conforme aponta Sérgio Miceli em A elite eclesiastica brasileira: 1890-1930, publicado 
pelo Cia das Letras em 1988.

A criação da província eclesiástica de São Paulo com ampla [re]divisão da diocese 
no Estado durante a República Velha ocorreu de forma acentuada no episcopado de D. 
Duarte Leopoldo e Silva. Três das quatro dioceses instaladas em Pernambuco no mesmo 
período foram decisões tomadas ao tempo em que Sebastião Leme esteve à frente da 
Arquidiocese de Olinda - Recife (Miceli, op.cit., p. 59-80). A esfera de influência de D. 
Adauto Aurélio de Miranda Henriques, ocupante da sede episcopal da Paraíba durante 41 
anos – gestão mais duradoura em toda Republica Velha – extravasou as fronteiras de seu 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 295-303, jul. 2008298

Edgar da Silva Gomes

Estado, estendendo-se a todo o norte-nordeste, logrando indicar auxiliares de sua confian-
ça para o Piauí, Sergipe, Pernambuco, Bahia, e Amazonas. 

A proliferação de dioceses no norte-nordeste, na realidade, tinha uma função bem 
especifica neste contexto, estancar os movimentos populares e as influências de lide-
res religiosos como o padre Cícero na região do Juazeiro ou, em Canudos, aniquilar o 
movimento do Conselheiro. No sul de Minas, as dioceses de Pouso Alegre, Guaxupé e 
Campanha ficaram sob a influência direta da liderança de D. Nery, bispo de Campinas, 
que “adotou” aquela região como área da diocese de Campinas, onde influenciou deci-
sivamente a nomeação de prelados, velhos conhecidos que de alguma forma estiveram 
ligados a diocese campineira, conforme Marcus Levy Albino Bencostta, et al. Memórias 
da educação: Campinas (1850-1960). Campinas: UNICAMP, 1999). Enquanto no nor-
deste o cinturão tinha a especificidade de coibir a proliferação dos movimentos citados 
acima, no sudeste a função mais provável para esta expansão pode estar relacionada ao 
aspecto político-econômico, seguindo os trilhos do progresso, determinado pelo traçado 
das ferrovias que escoavam a produção cafeeira das cidades do interior paulista e do sul 
de minas para o porto de Santos. Portanto, o espaço geográfico era ocupado de acordo 
com os interesses políticos.

As formas espaciais são produtos de intervenções teleológicas, materializações de pro-
jetos elaborados por sujeitos históricos e sociais. Por trás dos padrões espaciais, das 
formas criadas, dos usos do solo, das repartições e distribuições, dos arranjos locacio-
nais, estão concepções, valores, interesses, mentalidades, visões de mundo. Enfim, todo 
o complexo universo da cultura, da política e das ideologias [...] envolve uma finalidade 
(Moraes: 2005).     

Não há questionamentos sobre os princípios e diretrizes político-institucionais que 
condicionaram este processo histórico da ocupação territorial pelo catolicismo, a elite 
eclesiástica brasileira foi alterando gradativamente sua política de aproximação, como 
acena Boris Fausto. Este autor, no entanto, não aprofunda o sentido político, o poder desta 
aproximação: “na maioria do clero e no conjunto da Igreja católica no Brasil, nota-se uma 
progressiva reaproximação em relação ao regime e à sua ideologia liberal. Bem logo são 
restituídas à hierarquia as marcas exteriores de prestigio e respeito”. (Fausto: 2006).     

Para Boris Fausto existe espaço para se pesquisar as tensões e disputas que instituí-
ram a república no Brasil: “esses contornos e forma assumida pela ordem política insti-
tuída pela República precisam ser mais bem descritos para que possam ser entendidos os 
significados da República” (Fausto: 2006). A ideologia política não foi a maior preocupa-
ção do catolicismo naquele contexto.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 293-301, jul. 2008 299

A estadualização da hierarquia eclesiástica no Brasil 

[...] cumpre sublinhar o sentido de oportunidade política com que as instâncias e os qua-
dros decisórios da organização se amoldaram às diversas conjunturas regionais por oca-
sião da escolha dos integrantes do episcopado [...] O intento de atrair ao corpo episcopal 
filhos de famílias ilustres da classe dirigente [...] os educados às custas do patrocínio 
eclesiástico [...] descendentes de linhagens tradicionais cujas famílias se encontravam 
em estágio acentuado  de declínio social e material  e aquele poucos prelados recrutados 
nas ordens religiosas [...] a serviços das  políticas pontificas de romanização (MICELI, 
Sergio; GOUVEIA, Maria Alice. Política cultural comparada. Rio de Janeiro: Funda-
ção Nacional de Arte/FINEP, 1985. v. 1.).

As mobilizações sociais com viés religioso “milenarista” que contestavam uma situ-
ação de opressão diante da nova ordem política vigente no alvorecer da República, como 
os movimentos católico-sociais (Canudos, Contestado e Juazeiro) foram marginalizados 
pela igreja, que desempenhou um papel chave para legitimar o poder do Estado dando seu 
placet para sufocar esses movimentos sociais para fossem debelados. 

Um bom exemplo desta atitude foi quando o arcebispo da Bahia “entregou” o Con-
selheiro ao governador baiano Luis Viana. É evidente que esta leitura deve passar por 
determinantes políticas. A frente do governo do país estava o primeiro presidente civil, 
Prudente de Morais, eleito pela elite dos cafeicultores paulistas em 1894, a Igreja não 
queria se indispor com os governantes, neste contexto, “havia uma disputas entre civis 
e militares pela liderança do poder nos primeiros momentos da República” (Hermann: 
2003). A Igreja, estrategicamente, manteve-se afastada destas disputas. O papa Leão XIII, 
em sua encíclica Litteras Vobis, indicou a postura que os homens do clero deveriam ter 
diante dos poderes constituídos e exortou à concordância e o mínimo atrito com a elite 
dirigente do país:

[...] entre as últimas preocupações dos católicos combater em defesa do nome cristão 
[...] respeitando sem dúvida na maneira devida a orientação dos bispos e com todo 
respeito que deve ser atribuído à autoridade civil. [...] os católicos lembrem que para a 
Igreja interessa muitíssimo quais homens sejam admitidos na assembléia legislativa; e, 
portanto, sem violar o direito das leis civis, é necessário que todos juntos se esforcem 
por eleger com sufrágio geral pessoas tais que unam o amor pelo Estado e o zelo prova-
do pela religião (Leão XIII: 1894).

“Abordar um movimento político do ponto de vista de sua especificidade, relacio-
nado com uma instituição como a Igreja Católica, coloca de saída algumas dificuldades” 
(Malatian: 2001). Não se pode negligenciar o papel da Igreja na disputa com o Estado 
para organizar a sociedade, apesar de ambos desejarem o consenso, reforçando a do-
minação burguesa. Arnaldo Lemos revela em seu livro “Os catolicismos brasileiros” as 
divergências entre a proposta do padre Julio Maria e o Cardeal Leme, o padre advogava 
a descida do catolicismo ao povo e sua vida infeliz, fazendo com que a instituição se 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 295-303, jul. 2008300

Edgar da Silva Gomes

aproximasse desta realidade. Em contraposição a este pensamento o Cardeal Leme, ainda 
bispo de Olinda e Recife, em sua Carta Pastoral de 1916, culpa o povo pela pouca influên-
cia do catolicismo na sociedade e pela religiosidade baseada em superstições e crendices, 
acreditando ser preciso instruir o povo na fé, Leme se manteve alinhado às elites (Lemos: 
1996).     

Outro aspecto importante nas pesquisas refere-se a questão do ensino após a sepa-
ração entre o Estado e a Igreja, pois, o decreto 119-A, que definia o corte de todo tipo de 
subsídio financeiro às religiões, na prática continuou a existir em algumas regiões: “Sér-
gio Buarque de Holanda, em artigo intitulado ‘O ensino religioso em face do livre pensa-
mento’, analisa e estranha o compromisso entre a igreja, reconhecidamente anti-liberal e 
um estado que continuava a fazer-se de liberal.” (Lopes: 1998). Não só na educação, mas 
também contando com o estreitamento da relação entre estado e igreja, no final da Re-
publica Velha, propiciada pela implementação da política de neocristandade, desenhado 
neste período e que viria a favorecer o governo Vargas.

Certamente esse “pacto com a Igreja” era imprescindível para o governo revolucioná-
rio, pois assim como as autoridades eclesiásticas se dispuseram a apoiar as oligarquias 
na década de 20 para recuperar o poder político que haviam desfrutado até a queda do 
Império, preferem adotar atitudes semelhantes em relação ao novo regime, em troca do 
apoio oficial à criação de novas instituições no campo da educação e da cultura. Essa 
identificação da Igreja com a Nação foi constante ao longo das décadas de 1920, 30 e 
40. (LOPES: 1998)

Voltando a reorganização eclesiástica, a pesquisa observa que a política de implanta-
ção das novas circunscrições eclesiásticas não respeitou apenas as fronteiras dos Estados, 
mas obedeceu de certa forma os limites sócio-econômicos sob a influência dos grupos 
dirigentes, ou que manipulava a classe detentora do poder político em cada região sócio-
econômica (Miceli: 1988). Ao se tentar dar uma dimensão política a atuação da Igreja na 
Primeira República, deu-se, na verdade, uma dimensão partidária, fazendo com que a elite 
eclesiástica avançasse mais depressa do que as bases como grupo de mediação. Separada 
do povo e ligada mais uma vez ao poder político, do ramo do qual aflorou a maioria dos 
bispos, afloraram também os republicanos que produziam os políticos do país. 

Os bispos divorciaram a teoria da prática, para caminhar rumo a uma reconciliação 
que, em um primeiro momento, pareceu incompatível até mesmo para os menos céticos. 
O catolicismo, ao se estadualizar, fortaleceu sua posição em cada região e propagou uma 
ideologia conveniente ao Estado brasileiro, provocando assim a reaproximação entre o 
estado corporativista a uma instituição fortalecida e reorganizada para evitar o conflito 
social e a desestabilização do poder.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 293-301, jul. 2008 301

A estadualização da hierarquia eclesiástica no Brasil 

[...] no diagnóstico da primeira republica – esta concepção do conflito adquire a seguin-
te forma: a sociedade é vista mais ou menos como uma panela de pressão, inofensiva, 
ou facilmente controlável, desde que manipulada com prudência [...] no regionalismo 
[existem] as fontes reais de perturbações do corpo social, ele também revela que o nível 
de pressão nas demais linhas de clivagem, e notadamente nas relações entre classes 
sociais, é e deverá permanecer baixo, a menos que o exacerbe alguma interferência 
imprudente e artificiosa [...] dispor-se-ia ainda assim de extensa margem de manobra 
para o empreendimento de elaborar instituições “adequadas” para o país. [...] Dessa 
concepção do conflito social depreende-se facilmente que o estado “natural” da socie-
dade é aquele em que nenhum interesse se organiza de forma autônoma. Inexistindo no 
Brasil, a não ser pela Igreja Católica, entidades tradicionais importantes de caráter não 
estatal (Fausto: 2006).

Num país onde o protecionismo econômico e o conservadorismo de atitudes sempre 
estiveram presentes, o catolicismo foi encontrando terreno fértil para reinvestir todas as 
suas fichas numa volta ao poder. Do campo econômico ao ideológico partidário a burgue-
sia e o Estado investiram quase sempre na conservação do poder. 

Um estado de comodidade existente nas classes dominantes em relação aos interes-
ses ideológicos partidários favoreceu a “republica do café com leite” que reinou absoluta 
por longos anos nos governos civis da República Velha “em todas as nossas sucessões 
presidenciais, excetuada a de 1909, não apareceram divergências de doutrina, não se for-
maram interesses coletivos, ou reivindicações de classes. Apenas teses de amplitude e 
imprecisão inexcedíveis, para não irritar ninguém, dentro dessa enorme região amorfa, 
em que se travam os debates partidários no Brasil”. (Lima: 1995)

A hierarquia católica foi se organizando até atingir seu objetivo de aproximação com 
o poder: “a aliança entre a Igreja conservadora e a oligarquia [...] se tornou realizável 
porque, para além de questões mais imediatas em torno do liberalismo, positivismo e 
governo republicano, estava a percepção de que ambas não pretendiam alterações pro-
fundas nos quadros sociais [...] tinham um ponto em comum: a política de manutenção da 
ordem”, conforme Manoel;1996.

O processo de “construção institucional” da Igreja Católica brasileira ao longo da Re-
pública Velha (1890-1930) se prende, de um lado, às novas diretrizes e empreendimen-
tos da Santa Sé durante a segunda metade do século XIX e, de outro lado, aos desafios 
organizacionais e condicionantes políticos que teve de enfrentar no interior da socie-
dade brasileira. [...] O movimento de reação eclesiástica desembocou numa série de 
iniciativas que, [em] longo prazo, significou o fortalecimento organizacional e condi-
ções mínimas de sobrevivência política no acirrado campo da concorrência ideológica, 
cultural e religiosa. (Miceli: 1988)



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 295-303, jul. 2008302

Edgar da Silva Gomes

O pensamento brasileiro inclina-se por uma visão solidarista, como no corporativis-
mo católico europeu do final do século XIX, permitindo a volta da cooperação pragmática 
entre esses dois poderes (Fausto: 2006). 

Neste contexto, também o catolicismo começava seu movimento “silencioso” que, 
gestado durante toda a República Velha, era articulado pela elite eclesiástica visando pro-
mover a reaproximação do catolicismo com o poder republicano no Brasil, e sua política 
de reestruturação se ligava, de forma pragmática, em cada região, com os interesses dos 
governantes locais e foi “então a mais dinâmica frente de expansão da organização ecle-
siástica” (Miceli: 1988). 

Apesar da cautela do catolicismo em relação aos republicanos, a hierarquia católica 
realizou a “estadualização do poder eclesiástico”, não perdendo contato com o poder 
nascente. A realidade também impôs que: não tendo mais a confusão civil-religioso, o 
catolicismo se reorganizasse de acordo com seus interesses e não mais com as conve-
niências político-econômica do Estado. A política católica não esteve restrita ao âmbito 
político-partidário, mas a um movimento mais amplo que uma pessoa ou instituição pode 
lançar mão para disseminar sua influência entre as castas, estamentos e classes sociais 
que envolvem seu cotidiano.  Para realizar este objetivo procuraremos demonstrar como 
o quadro hierárquico do catolicismo no período em questão moveu-se com paciência e 
destreza em cada região especifica.

Logo após ter sido promulgado o texto da Constituição vozes se elevaram pedindo 
uma revisão imediata, reivindição ocasionada por vários problemas que se desencadea-
ram durante a Republica Velha, tais como a fragilidade do pacto federativo, a insuficiên-
cia de recursos e a discriminação de Estado para Estado, entre outros (Andrade, 1991). 
Enquanto o regionalismo – segundo os ideologos estatistas –  ameaçava levar o país ao 
desmebramento e à decomposição (Fausto: 2006), a estadualização da Igreja se estrutu-
rava e formava uma teia de relações entre as dioceses, ia se fortalecendo e alcançando o 
objetivo de se [re] ligar ao poder que se forjava em cada região

“[Com] a indispensavel maturação do corpo social antes da efetivação de reformas 
ou enxertos institucionais o poder estatal forte é necessario não somente para erradicar os 
males do passado, cuja força de inércia só pode ser superada por uma cirurgia enérgica, 
como também para manter sob controle o próprio processo de  mudança assegurando a 
sobrevivência do que porventura existia de bom [...] Trata-se de imprimir forma, de pro-
duzir estrutura e diferenciação funcional numa sociedade percebida como amorfa, ame-
bóide [...] estaria assim na dependência de uma influência catalisadora, de uma estrutura 
estatal.” (Fausto: 2006). O catolicismo no corpo social foi uma influência catalisadora por 
estar se organizando de forma objetiva e mais consistente do que o poder politico naquele 
contexto onde as dissenções entre os lideres surgiu gradativamente por falta de coesão.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 293-301, jul. 2008 303

A estadualização da hierarquia eclesiástica no Brasil 

A elite eclesiástica brasileira foi resilente ao contexto histórico para não perder o 
terreno conquistado pelo catolicismo no Brasil desde o período colonial, pois o quadro 
político indicava esta direção a ser seguida, e, foi agindo como o contexto exigia, ou seja, 
sem deixar escapar a chance de manter uma convivência pacífica com o Estado até a hie-
rarquia do catolicismo se reestruturar e voltar fortalecida ao cenário político nacional no 
período do Estado Novo.

As oligarquias regionais e o Estado permitiram a reaproximação da hierarquia eclesiás-
tica durante a República Velha, mantendo a influência do catolicismo na sociedade bra-
sileira. Portanto a pesquisa tem demonstrado que a plasticidade do discurso é um fator 
que contribuiu para a adaptação da hierarquia eclesiástica às mudanças político-sociais 
que vem ocorrendo no Brasil desde a reestruturação da igreja na Republica Velha. As-
sim o catolicismo conseguiu imprimir, mesmo naqueles que não confessam sua fé, cer-
tas particularidades pertencentes ao seu credo, e, ainda no século XXI figura entre as 
instituições de maior credibilidade no conceito dos brasileiros (Instituto Datafolha 18 a 
20 de julho de 2001 aponta a credibilidade das instituições no Brasil: as igrejas católica 
e protestante têm 41% mídia impressa e falada 39% Judiciário 4% Governo Federal 3% 
Clubes de futebol 2% Congresso Nacional 1% e partidos políticos 0%). 

Nota
* Edgar da Silva Gomes. Doutorando em história na PUC-SP, com a pesquisa intitulada A estadualização 
da hierarquia eclesiastica no Brasil: politica e poder na relação estado - igreja durante a republica velha 
(1889-1930), orientador: Fernando Torres Lodoño. E-mail: edgarddsg@uol.com.br





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008 305

MILAGRES DE FREI GALVÃO EM VIDA: alguns relatos
Bianca Gonçalves de Souza*

Clarividência 
Uma menina foi levada à presença de Frei Gal-
vão. No decorrer da conversa, perguntou à ela 

sobre o que desejava ser. Respondeu que queria 
ser freira. Frei Antonio a abençoou com carinho 

e profeticamente lhe confirma a vocação. De fato, 
aos 19 anos ela ingressa em um Convento.

Levitação 
No Mosteiro da Luz há viários testemunhos sobre 

a capacidade de Frei Galvão tinha de levitar. Den-
tre eles, há o relato de uma senhora nos seguintes 
têrmos: caminhando em plena rua, pôde observar 

o Frade que se aproximava todo recolhido. Ao 
se cruzarem, ela exclamou, espantada: “Senhor 

Padre, vossemecê anda sem pisar no chão?” E o 
Frei sorriu, saudou e seguiu diante.

Telepercepção 
Antigamente, quando os sinos badalavam fora de 
horário de reza, a comunidade se reunia pois sa-
bia que algo de extraordinário acontecera. Certo 
dia, os sinos do Mosteiro tocaram e a população 

atendeu a convocação. Frei Galvão, então já bem 
idoso, anunciou: “Rebentou em Portugal uma 

revolução” (talvez a de 1820). E relatou detalhes 
como se estivesse assistindo a tudo pessoalmente. 
Semanas depois, chegaram notícias confirmando 

as visões de Frei Galvão (Canção Nova. Conheça 
a origem das pílulas e os milagres de frei Galvão. 

25/10/2007. Disponível em: http://noticias.can-
caonova.com/noticia.php?id=243712. Acesso em 

7/5/2008).



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008306

Bianca Gonçalves de Souza

Os trechos acima, retirados do site da rede Canção Nova (A Comunidade Canção 
Nova é de cunho religioso católico. Pertence à comunidade o espaço dela, situado no 
município de Cachoeira Paulista/SP, bem como a rede de televisão com o mesmo nome ), 
são exemplos de algumas narrativas que permaneceram ao longo de mais de dois séculos, 
e remetem a milagres que teriam sido praticados pelo hoje primeiro santo brasileiro, legi-
timamente reconhecido pelo Vaticano, Santo Antonio de Sant’Anna Galvão. Ele nasceu 
no município de Guaratinguetá/SP, no ano de 1739, e faleceu na capital paulista aos 83 
anos, em 1822. Desde sua existência, frei Galvão evocava em muitos devotos uma certa 
devoção, respeito, pelos gestos tidos como santos por ele praticados ou por obras que 
realizou, como a reconstrução do Mosteiro da Luz, bem como a construção de um outro 
em Sorocaba/SP. 

Filho de uma família de 10 irmãos, os pais eram abastados, tinham uma vida bem 
assentada na região do vale do rio Paraíba. Sua mãe, dona Isabel, trazia em sua genealogia 
a descendência de bandeirantes paulistas, o pai, Antonio, era português; ele foi o único 
a seguir a vida vocacional e desde muito jovem começou a motivar, por suas atitudes e 
supostos milagres, a fé do povo no fato de que ele, talvez, fosse mais que um padre, mas 
alguém diferente, tocado por Deus. 

Em 1998 ele foi beatificado pela Santa Sé. Com esse gesto da igreja católica, ele pas-
sou a ser beato, ou seja, tornou-se possível a devoção a ele nos municípios por onde ele 
teve atuação, isto é, Guaratinguetá e São Paulo. Com a canonização, em 2007, ele tornou-
se santo, podendo ser exposto agora em qualquer altar católico no Brasil e no mundo. 
Todo esse procedimento de reconhecimento da igreja quanto à santidade de alguém de-
corre de um processo canônico; o de frei Galvão iniciou-se em 1938-39, parou por quatro 
vezes. Somente na década de 1980 foi retomado e teve como então postuladora irmã Célia 
Cadorin, freira com ampla experiência em processos de beatificação e canonização.

Tanto na beatificação, como na canonização, a imprensa apresentou alguns relatos 
históricos da vida do frei franciscano. Os três anteriores são reproduções de uma memória 
construída ao longo dos séculos que se passaram. Dessa forma, quando a imprensa pu-
blica essas lembranças acaba ela também colaborando para a manutenção da memória do 
santo. São relatos que não necessariamente tratam de curas ou graças devotadas às pesso-
as, contudo são narrativas construídas historicamente que apontam para um outro ponto 
que marca a memória historicizada de Antonio Galvão: ele tinha dons extraordinários. 

Então, como no caso dessa matéria do portal eletrônico, salienta-se também que frei 
Galvão era dotado de dons sobrenaturais, era visionário e levitava, dons que corroboram 
na construção de uma memória que reforça ainda mais o caráter de que esse homem era 
alguém especial e diferente dos demais homens e mulheres. E esse é o objetivo da notícia: 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008 307

Milagres de Frei Galvão em vida: alguns relatos

proclamar – o que acaba reforçando também – a idéia de que ele era (já dava sinais desde 
sua existência) alguém excepcional no sentido de suas potencialidades espirituais. 

Há relatos de gestos que se tornaram bastante conhecidos, os quais dizem respeito ao 
tempo em que o frei vivia. Alguns deles são trabalhados nas biografias do santo. Um de-
les, como conta Thereza Maia (MAIA, op. cit., pp.15-16), sobrinha do frei (descendente 
direta de um dos 9 irmãos dele), ficou conhecido como o milagre de Potunduba:

Foi por volta de 1810. Capataz de uma monção que vinha de Cuiabá, “abicada à noi-
tinha em Potunduba, à margem do Tietê” (município de Jaú), Manoel Portes, que havia 
chicoteado em membro de sua flotilha, foi por este mortalmente apunhalado. Sentindo-se 
perdido, invocou Frei Galvão, para se confessar, tendo as tripulações atônitas, presencia-
do a chegada do frade àquele local deserto. Aproximando-se do agonizante, ouviu as suas 
últimas palavras, absolveu-o e desapareceu de relance, deixando a todos estarrecidos. 
Nesse mesmo momento, Frei Galvão, que pregava numa igreja, em São Paulo, interrom-
pera a prática para pedir à assistência que com ele orasse pela salvação da alma de um 
cristão que, longe dali, estava agonizando. Uma capela memoriza esse episódio, sendo 
um centro de devoção a Frei Galvão.

É importante destacar o fato de que, apesar de dona Thereza não ter visto um fe-
nômeno como esse, para ela se põe como inquestionável a veracidade do ocorrido. Ela 
não questiona o milagre, nem os dons sobre-humanos do tio. Ela acredita no que ouviu 
desde sua infância de seus pais e avós e passa isso como sendo, para ela, uma verdade 
indubitável. 

É uma visão não só permeadas pela sua religiosidade – ela é também católica – mas 
faz parte de uma memória que é a da sua família, de seus ascendentes, que passaram isso 
para as gerações seguintes. E ainda aqui se salienta o dom de teletransporte do frei: ele 
não só foi capaz de atenuar as dores do agonizante, como também se apresentou em dois 
lugares ao mesmo tempo. Nos trabalhos da beatificação de frei Galvão, volume que trata 
do processo (CONGREGATIO DE CAUSIS SANCTORUM. Canonização do servo de 
Deus Frei Antonio de Santa’Anna Galvão: fundador mosteiro das irmãs concepcionistas 
(Recolhimento N. Sra. da Luz)/ Posição sobre vida, virtudes e fama de santidade. Bio-
grafia documentada. Vol. II. Roma/Itália; São Paulo, 1993, p. 313), há menção ao feito de 
Potunduba. Ali cita um jornal, Correio de Jahú, em 1900, o feito do frade franciscano.

No Potunduba existe uma cruz secular em que se apoia uma taboleta de que damos o 
seguinte cliché, sendo a inscripção que ahi se lê, gravada em alto relevo; ‘este presente 
lugar dizem q’ ouve um prodígio, do frei Antonio Galvão vindo da Cid.e de São Paulo 
confessar a Manoel Portes que estava a morte’. Sobre o mysterioso facto de que esta la-
cônia inscrição nos dá noticia refere a seguinte lenda: Manoel Portes, tendo desastrada-
mente recebido profundo golpe de faca, quando com esta picava o matto, recolhera-se à 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008308

Bianca Gonçalves de Souza

barraca que armara a alguns passos do rio Tieté, soffrendo grande hemorrhagia.
Sentindo a approximação da morte manifestára ardente desejo de se confessar a Frei 
Antonio Galvão, virtuoso ministro de Christo, que achava-se em S. Paulo, afim de 
receber o perdão e tranquilamente entregar a alma a Deus. Momentos depois enorme 
tufão se fórma e Manoel Portes sente o seu espírito communicar-se ao de Frei Galvão. 
(Sebastião Teixeira publicou das Oficinas do Correio de Jahú, em 1990, capítulo I, 5). 

O jornal em questão não afirma nem nega o fato, mas o entende como sendo algo 
misterioso. Sutilmente, dá a entender que há uma dúvida que possa pairar sobre essa his-
tória. E é importante lembrar, como destaca a notícia, que esse local foi marcado com a 
cruz e pela capela, a fim de identificar onde se deu o milagre (FREITAS, Eliane T. Martins 
de. Memória, ritos funerários e canonização populares em dois cemitérios do Rio Grande 
do Norte. [Tese de Doutorado]. Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro/
Prog. de Pós-graduação em Sociologia e Antropologia, 2006-2). Em seu trabalho sobre 
o culto a mortos famosos de cemitérios do Rio Grande do Norte, Freitas explica que, no 
dia de finados, as romarias para tais lugares é intensa. Torna-se um lugar de memória, que 
ela entende conforme a concepção de Nora (NORA, Pierre. Entre história e memória: a 
problemática dos lugares. Revista Projeto História, nº 10. São Paulo, PUC/SP, dez/1993. 
pp. 7-28), como um monumento que reativa constantemente o presente desse culto ao 
passado das pessoas que ali estão enterradas. No lugar do suposto milagre, então, se 
constitui um monumento para, dessa forma, eternizar o acontecido e perenizar a cena que 
ali se sucedeu.

 Tanto as narrativas antigas – como a do jornal – como os quadros expostos na casa 
do frei, em Guaratinguetá, são elementos que fazem parte do trâmite da construção da 
biografia desse homem e que contribuem para reforçar um imaginário em torno de uma 
figura que é construída como sendo alguém especial. 

O quadro alusivo ao milagre de Potunduba, por exemplo, registra duas cenas: uma ao 
lado esquerdo, mostrando a celebração eucarística que o frei realizava em São Paulo. À 
direita, porém, ele com o convalescente nos braços, rodeado de curiosos. E essa segunda 
cena é bastante sugestiva na interpretação: o doente se assemelha muito à imagem de um 
Cristo sofredor: barbas, cabelos longos, vestes brancas. Ou seja, a idéia que o quando 
sugere é que Antonio Galvão de França estivesse amparado o próprio Crucificado, antes 
de ele morrer.  

E como essa, outras narrativas de milagres se mantiveram e chegaram até a atua-
lidade pelo auxílio da oralidade ou pela publicidade que adquiriram, como no caso de 
Potunduba, noticiado em imprensa escrita. Outro milagre que ficou bastante famoso entre 
os devotos do frei foi o do frango do diabo.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008 309

Milagres de Frei Galvão em vida: alguns relatos

Residia em Itu um escravo liberto que, ficando doente, fez promessa de levar a Frei 
Galvão “uma vara de frangos” caso sarasse, o que de fato ocorreu. Por essa razão, amar-
rando as aves em uma vara, pôs-se a caminho. Aconteceu que, no meio da jornada, três 
frangos lhe escaparam. Recolheu facilmente dois. O terceiro, um “carijó”, fugiu veloz-
mente, irritando o velho, que gritou impaciente: - “Volta, frango do diabo!” Nesse mo-
mento, entrando em uma moita de espinhos, o frango se deixou apanhar. Após a caminha-
da, o liberto foi alegremente entregar seu presente ao Frade, que aceitou todas as aves, 
menos a “carijó”: -“Porque este frango, já o deste ao diabo!” (MAIA, op. cit., p. 16).

Nesse exemplo, também reproduzido na biografia de dona Thereza Maia, não se vê 
propriamente a descrição de um milagre, e sim um sinal de clarividência. Mais se asse-
melha a cena a uma adivinhação por parte de Santo Antonio de Sant’Anna Galvão. Dona 
Thereza não é a milagrada – ou seja, alguém se define como sendo agraciada pro um mi-
lagre que a tornaria devoto dele -, é descendente dos irmãos do frei, mas como é ela quem 
narra o fato, é perceptível em sua forma de ver os atos do tio santo como sendo todos eles 
provas, evidências da santidade desse homem que apesar de ela não ter conhecido, lhe é 
tão familiar pelas histórias que ouviu a vida toda e que hoje reconta. 

Em momento algum, por sua formação cristã e pela história de sua família, veria 
ela esse fenômeno como uma simples adivinhação, ou como coincidência até. Para ela, 
a cena do diabo do frango é prova de que frei Galvão era perspicaz quanto ao demônio 
e jamais se aliaria a esse, mesmo que por um gesto tão insignificante quanto ganhar um 
frango.

Mas não só pelos seus dons sobre-humanos se destacou o frei, ele também era visto 
como um indivíduo capaz de promover graças e milagres nas pessoas e o mais famoso, 
provavelmente, é o que se deu juntamente com a criação das pílulas de papel. Esse acon-
tecimento, em especial, para Santos (SANTOS, Armando A. dos. Frei Galvão: o primeiro 
santo brasileiro. São Paulo, Petrus, 2007, p. 69) e para dona Thereza Mais implica, na 
verdade, em duas graças.

Certo dia, Frei Galvão foi procurado por um senhor muito aflito, porque sua mulher 
estava em trabalho de parto e em perigo de perder a vida. Frei Galvão escreveu em três 
papelinhos o versículo do Ofício da Santíssima Virgem: Post partum Virgo Inviolata 
permansisti: Dei Genitrix intercede pro nobis (Depois do parto, ó Virgem, permaneces-
tes intacta: Mãe de Deus, intercedei por nós). Deu-os ao homem, que por sua vez levou-
os à esposa. Apenas a mulher ingeriu os papelinhos que Frei Galvão enrolara como uma 
pílula, a criança nasceu normalmente.
Caso idêntico deu-se com um jovem que se estorcia com dores provocadas por cálculos 
visicais. Frei Galvão fez outras pílulas semelhantes e deu-as ao moço. Após ingerir os 
papelinhos, o jovem expeliu os cálculos e ficou curado. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008310

Bianca Gonçalves de Souza

Esta foi a origem dos milagrosos papelinhos, que, desde então, foram muito procurados 
pelos devotos de Frei Galvão, até hoje o Mosteiro fornece para as pessoas que têm fé 
na intercessão do Servo de Deus.

O que se manteve ao longo do tempo é que duas pessoas, ao menos, foram socorridas 
pelo mesmo instrumento, as pílulas de papel. E esse é um objeto inseparável da análise 
para compreender quem foi Antonio Galvão de França. Tanto dona Thereza, como o bio-
gráfico citado, não contestam essa memória, não a debatem, apenas reproduzem isso em 
seus livros no intuito de fazer dessa memória quase que uma prova da santidade do frei 
e de sua capacidade de curar os outros. E a partir do momento que uma narrativa como 
essa é alimentada, reproduzida, reforça a idéia de que o frei de Guaratinguetá era alguém 
dotado de poderes de cura e de conceder graças. 

Evidentemente os santos, que são generosos imitadores de Jesus nas virtudes, tam-
bém o são no modo de operar os milagres. É bom que essa seja a característica dos mila-
gres, a fim de que fique evidente a ação de Deus: os santos são instrumentos de Deus, o 
qual é o agente principal (PROJA, Giovanni B. Imagens, relíquias e bênçãos: os gestos 
da fé e seu significado. São Paulo, Ave-Maria, 2007, p. 92).

O milagre é mais do que uma ação: é uma manifestação de Deus Pai para o cristianis-
mo. Os santos, como dito acima, são o instrumento, pois quem promove mesmo o milagre 
não são eles. É essa conclusão do autor que representa parte da voz da igreja católica no 
tocante ao assunto. Os santos, na visão do autor, são pessoas que seguiram ou se propuse-
ram a seguir à risca a vida e as obras de Jesus Cristo. 

O santo, portanto, é alguém que opera essa relação entre o ser humano, que pede, e 
Deus, que está acima de todos e dos santos também. Porém, apesar de essa relação ser 
assim entendida, no momento da descrição do fato quem é enaltecido por suas virtudes é 
a própria figura do santo, reforçando o fato de que ele foi capaz de promover uma cura. 
E isso parece ainda mais evidente no caso do frei, pois foi ele quem criou a pílula, é dele 
a fabricação, o gesto, a feitura da primeira pílula utilizada. A memória que se constrói de 
santidade é para ele e não para Deus, por assim dizer. Para catecismo da igreja católica:

A graça é antes de tudo e principalmente o dom do Espírito que nos justifica e nos 
santifica. 

Mas a graça compreende igualmente os dons que o Espírito nos concede, para nos 
associar à sua obra, para nos tornar capazes de colaborar com a salvação dos outros e 
com o crescimento do corpo de Cristo, a Igreja. São as graças sacramentais dons pró-
prios dos diferentes sacramentos. São, além disso, as graças especiais, chamada também 
“carismas”, segundo a palavra grega empregada por S. Paulo e que significa favor, dom 
gratuito, benefício. Seja qual for seu caráter, às vezes extraordinário, como o dom dos 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008 311

Milagres de Frei Galvão em vida: alguns relatos

milagres ou das línguas, os carismas se ordenam à graça santificante e têm como meta o 
bem comum da Igreja. Acham-se a serviço da caridade, que edifica a Igreja. (...).

Sendo de ordem sobrenatural, a graça escapa à nossa experiência e só pode ser co-
nhecida pela fé. Não podemos, portanto, nos basear em nossos sentimentos ou em nossas 
obras para daí deduzir que estamos justificados e salvos. No entanto, segundo a palavra 
do Senhor: “É pelos seus frutos que os reconhecereis” (Mt 7,20), a consideração dos be-
nefícios de Deus em nossa vida e na dos santos nos oferece uma garantia de que a graça 
está operando em nós e nos incita a uma fé sempre maior e a uma atitude de pobreza con-
fiante. (Igreja Católica. (Conferência Nacional dos Bispos do Brasil – CNBB). Catecismo 
da igreja católica. São Paulo, Loyola, 1999, pp. 528-529).

Sendo assim, a graça ou o milagre, em face do catolicismo, depende inextricavel-
mente, da fé, de se crer naquilo que não se vê e não se toca. E o milagre consiste em uma 
infinita quantidade de acontecimentos e eventos: desde uma cura, até a obtenção de em-
prego, de pagamento de dívidas, de conseguir algum bem material, como uma casa, por 
exemplo. Tanto para frei Galvão, como na história de outros santos, são os mais variados 
tipos que se apresentam. Santa Mônica, por exemplo, teve a graça de conseguir a conver-
são de seu filho, Santo Agostinho. Santa Edwirges agraciava os endividados, pagando-
lhes as dívidas ou pagando a fiança da prisão para libertar os que estavam presos por tal 
motivo. E assim acaba por surgir um conjunto de santos que atendem as mais variadas 
necessidades e dores que afligem ao ser humano.

O que se quer colocar aqui é que, talvez seguindo passos de outros cultos antigos – 
nesse sentido, o sociólogo Stark (STARK, Rodney. O crescimento do cristianismo: um 
sociólogo reconsidera a história. São Paulo, Paulinas, 2006) tenta defender a idéia de que 
o cristianismo seguiu nos passos de outras religiões, como o paganismo, para se firmar no 
império romano – os primórdios do cristianismo já valorizavam os personagens ligados à 
comunidade cristã. Esse mesmo autor utiliza-se de uma discussão a respeito dos primei-
ros mártires da igreja católica pra mostrar como esses foram importantes para arrebanhar 
fiéis no paganismo e no judaísmo. E, como os martírios eram feitos em público, a comu-
nidade via, presenciava a coragem daquele homem ou daquela mulher que dava a vida 
em prol de um ideal.

Hoje, no entanto, a questão do martírio, quiçá, não tenha o mesmo significado que 
outrora teve. O foco atual é a santidade que um indivíduo demonstra em vida e mediante 
reconhecimento dessa oficializa-se a sua nova condição. A figura de frei Galvão não se 
destacou porque foi ele um mártir, no sentido de alguém que se sacrificou em defesa da 
sua fé, nem mesmo são seus dons sobrenaturais que o tornaram famoso perante o povo. 
Foi no dia-dia, na sua prática de vida de homem religioso que construiu sua fama, uma 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008312

Bianca Gonçalves de Souza

memória que até hoje permeia a vida dos fiéis e essa fama é oriunda especialmente das 
graças que crê-se que ele tenha concretizado. E essa memória se solidifica na idéia de que 
ele foi um santo capaz de produzir um remédio para a alma e para o corpo – as pílulas – e 
edificou-se também no imaginário dos devotos que ele é especialmente atento para com 
as mulheres grávidas e os doentes, conseqüência provavelmente desse gesto que se deu 
na invenção das pílulas.

Assim como esses eventos citados há outros que ficaram conhecidos como o milagre 
do lenço, o dos fiéis e da chuva, o da mulher grávida (������������������������������MAIA, op. cit.; SANTOS, Arman-
do A. dos. Frei Galvão: o primeiro santo brasileiro. São Paulo, Petrus Ed., 2007). Todas 
elas narrativas do tempo em que o frei estava vivo. Foram passadas adiante, sobretudo 
pela oralidade e quando se agrupam, se condensam em uma memória em torno do frei e 
acabam por fomentar a formação de um patrimônio do santo e que hoje é mantido com o 
auxílio da família, dos devotos e da igreja.

A voz, nesse sentido, ainda mais ao tempo do frei – com poucos sujeitos letrados – 
era uma forma de propagar uma notícia também, de tornar conhecido um fato, uma pes-
soa e suas atividades. Zumthor (ZUMTHOR, P. A letra e a voz: a “literatura” medieval. 
São Paulo, Companhia das Letras, 2001, p. 143) já trabalhou a questão da voz nas poesias 
e nas cantigas medievais. No entanto, ainda hoje e no tempo de frei Galvão, inclusive, ela 
é importantíssima como uma forma de fazer conhecer alguém ou alguma coisa, sobremo-
do em uma sociedade de maioria analfabeta.

A voz decerto une; só a escritura distingue eficazmente entre os termos daquilo cuja 
análise ela permite. No calor das presenças simultâneas em performance, a voz poética 
não tem outra função nem outro poder senão exaltar essa comunidade, no consentimento 
ou na resistência.

E no caso em questão, enaltecer o frei. E essas narrativas que se mantiveram com-
põem uma memória historicizada sobre ele. Vale a pena retomar a lição de Nora ((NORA, 
op. cit., p. 9) acerca da diferença entre memória e história.

Memória, história: longe de serem sinônimos, tomamos consciência que tudo opõe 
uma à outra. A memória é a vida, sempre carregada por grupos vivos e, nesse sentido, ela 
está em permanente evolução, aberta à dialética da lembrança e do esquecimento, incons-
ciente de suas deformações sucessivas, vulnerável a todos os usos e manipulações, susce-
tível de longas latências e de repentinas revitalizações. A história é a reconstrução sempre 
problemática e incompleta do que não existe mais. A memória é um fenômeno sempre 
atual, um elo vivido no eterno presente; a história, uma representação do passado.

Buscando diferenciar memória da história, compreende que a primeira é um movi-
mento, algo não acabado, pronto, mas sim em constante diálogo com a realidade, o que 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008 313

Milagres de Frei Galvão em vida: alguns relatos

faz dela algo vívido, e não morto, pronto e encerrado. Sujeita a esquecimentos e recorda-
ções, multifacetada, é a matéria-prima sobre a qual se volta a história, que a reorganiza, 
ordena, classifica, para dar-lhe a faceta de uma matéria, agora, refletida, intencional, e 
com mensagens definidas. Não é, porém, a realidade dos fatos tão radical quanto aponta 
o autor. História e memória não são tão fragmentadas uma da outra assim. Todavia essa 
citação é posta aqui para ilustrar que a memória, como sendo um material mais maleável 
talvez, mais fluido que a história, tem papel de destaque quando se reflete sobre a trajetó-
ria de vida de Santo Antonio de Sant’Anna Galvão. 

É dessa memória fragmentada que se alimentou os relatos dos primeiros milagres 
do frei para a formação de uma narrativa histórica. Mas a história, como hoje se nos 
apresenta, é permeada de relações e disputas, é uma reconstrução de uma memória, não 
é o próprio acontecimento, é uma reconstrução que, conforme os interesses de um grupo 
ou de uma comunidade, salienta pontos em detrimento de outros que são esquecidos ou 
abafados.

Mais do que isso, essa memória é substrato para a formação de um patrimônio que 
conta quem é o frei. O patrimônio, nesse sentido, é tudo que diga respeito ao frei: não 
são só as pílulas, mas também os quadros que narram os milagres, os objetos, a casa, o 
Mosteiro da Luz em São Paulo, a capela e a cruz em Jaú, os artigos de jornal com tes-
temunhos. Como entende Silva (SILVA, Marcos A. da. História: o prazer em ensino e 
pesquisa. São Paulo: Brasiliense, 2003, p. 41):

Sem perder de vista a grande importância dessa esfera edificada, ampliando sugestões 
contidas em alguns de seus analistas, é necessário incluir no patrimônio histórico outros 
campos artísticos (...), objetos cotidianos (...), materiais de diferentes arquivos, acervos 
bibliográficos, falas e práticas de múltiplos agentes sociais.
Essa ampliação não se confunde com a simples diversidade de “objetos” ou “temas” 
abordados pelos historiadores: está-se diante de fazeres sociais. Para cada material in-
terpretado, há um contato com lutas, acordos, potencialidade, limites.

A história de frei Galvão e seu patrimônio, portanto, são resultado de um fazer social, 
que revela uma abordagem específica, qual seja, a de que ele era um homem santo, espe-
cial, diferente, milagreiro, extraordinário. Outras abordagens, provavelmente, não foram 
mantidas ou porque o fazer social não permitiu, nas disputas e lutas que se deram no 
tempo, ou porque o próprio esquecimento se encarregou de as apagar, sufocar, extinguir. 
Na costura dessa memória historicizada e na manutenção de um patrimônio participaram 
fortemente essas narrativas da família, da igreja, de devotos, são eles os indivíduos que 
compõem os sujeitos sociais que dizem quem foi Antonio Galvão de França, e são eles 
também que, movidos por seus interesses e intenções, por ventura, que retiraram da cena 
os elementos que não julgaram procedentes de compor esse cenário.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008314

Bianca Gonçalves de Souza

O patrimônio é composto tanto em parte por uma cultural material, como dele pode 
participar, como ensina Silva, elementos de uma cultura imaterial, como as narrativas. 
Mas essas também se tornam materiais, quando são registradas e documentadas nos li-
vros, nos quadros, nos testemunhos escritos. Os quadros da casa de frei Galvão, em Gua-
ratinguetá, por exemplo, querem ser documentos aos olhos do visitante, que provam a 
veracidade da santidade, da vida e da trajetória do frei. Mas, para a história, não pode ser 
assim. Enquanto memória e como patrimônio material que o são, esses quadros escondem 
em si intenções, qual sejam, de formar uma compreensão do visitante sobre o frei. Isso 
porque a história que é contada nesse ambiente da casa, especialmente, é uma história 
fragmentada.

Por um lado, a história fragmenta e divide o que no original pode ter-se apresentado 
como inteiro, abstraindo aqui um pequeno detalhe descritivo, lá uma cena memorável. 
Por outro lado, a história compõe. Integra o que no original pode ter sido divergente, 
sintetiza diferentes classes de informação e contrapõe diferentes ordens de experiência. 
Traz o meio-esquecido de volta à vida, de uma forma muito parecida à dos pensamen-
tos oníricos. E cria uma narrativa consecutiva a partir dos fragmentos, impondo ordem 
no caos e produzindo imagens muito mais claras do que qualquer realidade poderia ser 
(SAMUEL, Raphael. Teatros de memória. Revista Projeto História. Nº 14. São Paulo, 
PUC-SP: fev/1997. pp. 41-81, p. 45).

Samuel justamente critica essa idéia de que a história nos contaria uma verdade. Ela 
tem essa capacidade de agregar diferentes elementos, mas isso não quer dizer que sejam 
correlatos entre si. Na construção do patrimônio de frei Galvão, por exemplo, os quadros 
expostos na sala da casa dele, tentam passar essa idéia ao visitante, de que se está diante 
de toda a história do santo, contada por meio da pintura. Porém, há que se perceber que na 
realidade, provavelmente esses fatos não tenham se dado como uma sucessão cronológica 
e organizada como está dada na coleção de quadros. E, quiçá, para o próprio frei alguns 
deles não fossem motivados por forças maiores, como se crê, ali naquele espaço, que seja 
a motivação dos milagres e cenas extraordinárias. Oxalá para ele alguns desses fossem 
apenas situações que apontassem sua atuação como religioso, e não como homem santo.

Nesse trecho selecionado, o autor explica que a história então fragmenta e depois 
reordena o que no original estava dado de outra forma. Ao fazer esse exercício, ela dá uma 
ordem que não é a mesma do real, do que foi vivido e não foi apreendido. Traz ao presente 
um algo do passado que estava esquecido, mas para fazê-lo nunca pode recompor o pas-
sado como ele foi. E mais que isso, lembra algumas coisas para esquecer outras. Nem os 
quadros e nem a forma como a exposição deles está montada na casa, recriam verdadeira-
mente o que foi o ali pintado. Não contam sobre o caos que permeia a realidade, somente 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008 315

Milagres de Frei Galvão em vida: alguns relatos

atribuem uma ordem histórica aos fatos representados.
Por exemplo, os quadros que compõem o patrimônio e que materializam a história 

relatam os milagres atribuídos ao santo ou outros fenômenos extraordinários, como a 
capacidade que ele teria de levitar. Há cenas da sua vida que não estão ali contadas. Tal-
vez até cenas que pudessem marcá-lo mais como humano, que denotassem sua condição 
humana. No entanto, a narrativa construída quer documentar um homem santo, só apon-
tando, nesse sentido, cenas que assim corroborem essa idéia a respeito dele.

A oralidade, a história e o patrimônio hoje reforçam o que a igreja católica identifica 
como elemento indispensável no processo de beatificação, que fama de santidade. Essa 
fama, a qual os livros biográficos se referem, bem como nos depoimentos das pessoas a 
ele ligados, não surgiu espontaneamente. Aos olhos da postuladora do processo de frei 
Galvão a fama de santidade é fruto da fé popular. Quando indagada sobre se ela, irmã 
Célia, havia entrevistado a família do frei, no tempo da beatificação, ela explicou que:

Irmã Célia: Sim porque a família, mas na beatificação...A dona Thereza responde como 
testemunha no processo, porque o frei Galvão é uma causa histórica, tem duas coisas 
também diferentes, a Paulina não é uma causa histórica, é recente, ela morreu em 1942. 
O frei Galvão morreu em 1822. É uma causa histórica, então não tem sobrevivente, não 
tem testemunha ocular, então as testemunhas do frei Galvão, no processo, são da conti-
nuidade da fama de santidade. É sobre a continuação da fama de santidade. É diferente. 
Então a gente viu umas quatro irmãs, conhecidos, parentes, de longe, porque de perto 
não tem mais ninguém, algum advogado, dois padres, um franciscano e outro, umas 
pessoas leigas assim, né, que visitavam, que iam à missa, né? Umas 10 ou 20 pessoas a 
gente pegou, né, pra provar que a gente sabe a continuidade da fama de santidade.
Aí é diferente, já a madre Paulina não era uma causa histórica, então a madre Paulina é 
rica porque ela tem testemunhas maravilhosas, e recentes, e sim porque nós ainda temos 
freira que conviveu com ela. 
A minha tia morreu há pouco, ela tinha 98 anos e conheceu, ela entrou com a madre 
Paulina, tanto que quando ela entrou, ela faz os votos, ela foi escalada pra ser enfermei-
ra, e ela escreve uma cartinha para a madre Paulina e a madre Paulina respondeu. Umas 
das coisas mais bonitas que eu já...E ela disse assim: “desde que...cuidar dos doentes. 
Tudo aquilo  que se faz aos doentes, Deus o tem como feito a si mesmo. Os doentes 
são os prediletos de Deus”. Então sabe, são coisas assim, entende? Eu também conheci 
a Paulina. Pouquinho, porque eu era menina, mas eu vi (Entrevista com a irmã Célia 
Cadorin, São Paulo, 27/7/2008).

O papel dos familiares no processo é funcionarem como testemunhas da história, 
justamente dessa que reorganiza a memória conforme lhe convém. E há que se ressaltar 
que os selecionados eram da família, padres, freis, freiras, gente que ia à missa como ela 
coloca. Ou seja, os testemunhos colhidos no processo para falar de frei Galvão foram 
intencionalmente selecionados, talvez, para não conflitarem entre si. Ao que aparenta 
na fala da irmã Célia, é que se buscava sim, saber da história dele, mas que essa história 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008316

Bianca Gonçalves de Souza

fosse direcionada no sentido de explorar os pontos positivos que ela é capaz de aflorar, em 
detrimento de pontos que pudessem gerar confronto ou discórdia.

O processo de beatificação é ele também parte desse patrimônio erigido. E como tal é 
produto de uma história que camufla contendas possíveis para amarrar uma reconstrução 
bem organizada, estruturada e sedimentada em alguns pontos, não em todos, e em espe-
cial em pontos que sejam valorosos e reforcem a fama de santo que ele tinha e tem. E a 
questão que salta é se como ser humano, se Antonio Galvão de França nunca evidenciou 
fraquezas.

No trabalho de Santos (SANTOS, Armando A. dos. Frei Galvão: o primeiro santo 
brasileiro. São Paulo, Petrus, 2007) é narrada uma passagem a respeito de São Pio X. 
Quando jovem, fragilizado por causa de uma dor de dente, e provocado por uma de suas 
irmãs, deu-lhe um tapa no rosto. Após sua morte, essa irmã sua foi testemunha no pro-
cesso e talvez sem querer deixou escapar o acontecido. Por conta desse tapa na cara de 
sua adolescência, Pio X quase não foi canonizado. E o que se apreende da experiência 
cotidiana é que, entre irmãos, crianças e adolescentes, é muito comum discussões, atritos, 
agressões. Frei Galvão, talvez, não tenha feito isso, mas será que nunca deixou aflorar sua 
esfera de humanidade, rancores, tristezas, desespero?

Esse relato é interessante, pois faz refletir sobre a história também: ela realmente 
mata aquilo que não lhe interessa expor. A história de frei Galvão, contada dentro de sua 
casa, é a de alguém que nunca errou ou pecou. Ou seja, relega-se ao esquecimento sua 
natureza humana para exaltar, única e exclusivamente, a natureza de santo que os homens 
lhe atribuíram.

E mister retomar que irmã Célia faz questão de mencionar que isso, ou seja, o pro-
cesso dele foi diferente do processo da madre Paulina, por exemplo (santa canonizada 
nos anos de 1990, processo que irmã Célia também postulou), pois esse ainda contou 
com depoentes vivos, que viveram com a madre. Mais salutares, portanto, aos olhos dela, 
porque além de ouvirem dizer, as testemunhas viram, conheceram, falaram com a madre, 
participaram da vida dela, inclusive a postuladora, como diz no final da fala. 

Mas ainda assim o fato de ela, inclusive ter vivido com a madre, não faz de seu relato 
mais afirmativo que o de dona Thereza no processo do frei. Vale sublinhar que, em ambos 
o caso, se tem um produto, o relato, o testemunho, que é fruto de uma história fragmen-
tada, o que não quer dizer real. 

A realidade vivida elas não recontam, senão à maneira como a perceberam e somente 
a partir dos elementos que elas têm em mãos para extravasar os acontecimentos. São pro-
dutores de uma memória historicizada, organizada e fragmentada, produzem suas colchas 
de retalhos de lembranças que, no conjunto, apenas parecem ser retrato do real, mas não 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008 317

Milagres de Frei Galvão em vida: alguns relatos

são.
Dessa forma, o que a postuladora e o corpo de pessoas envolvidas em um processo 

de beatificação faz é dar espaço para que as testemunhas reconstruam a seu modo a narra-
tiva que referende a fama de santidade. E a fama de santidade é realmente isso: é buscar 
identificar vozes, falas, clamores que rondam a personalidade e a trajetória de vida de um 
candidato a santo ou santa, a fama d santidade é a própria história, não a verdade vivida 
e experimentada pelo santo. 

Em 1934, por exemplo, foi feita uma lista com mais de 50.000 assinaturas -encabeça-
das pelo pedido de Monsenhor João Batista Martins Ladeira, vigário geral da arquidioce-
se de São Paulo - que pediam a beatificação de frei Galvão (S. PAULO, AML [Arquivos 
do Mosteiro da Luz]: Termo de abertura do livro para a coleta de assinaturas dos devotos 
de Frei Antonio de Sant’Anna Galvão, em vista de sua beatificação: 26 de julho de 1934). 
O Mosteiro da Luz conserva diversos livros com milhares de assinaturas de fiéis devotos, 
que solicitam a beatificação de Frei Galvão. O termo do 1º volume iniciado em 1934, 
escrito por Mons. Martins Ladeira, é uma página que comprova a veneração por Frei 
Galvão, muito antes de ser aberto o Processo, em 1938. (CONGREGATIO, op. cit., p. 
261;271). Fato que quer demonstrar quão ele era popular, a ponto de se conseguir, nessa 
época, uma expressiva lista de assinaturas. Essa lista ajuda agrega mais positividade à 
fama, compõe o patrimônio e auxilia na manutenção da história de que Antonio Galvão 
de França realmente foi um homem santo.

Em síntese, o objetivo de explorar nesse artigo brevemente o que foram os milagres 
de frei Galvão em vida é para perceber que um santo não é apenas construído com base 
em relatos de milagres de gente viva, por assim dizer, somente de exames médicos, de 
decisões políticas e religiosas. No desenvolvimento de um processo canônico, inúmeras 
pessoas estão envolvidas: no caso selecionado aqui, há descendentes da família Galvão 
de França, representantes da igreja católica, postuladores, ou seja, uma espécie de advo-
gado, como irmã Célia Cadorin, que é quem redige a biografia do santo a ser enviada à 
Congregação da causa dos santos, mas especialmente os devotos têm participação ativa 
no reconhecimento por parte do clero da santidade de algum ser humano.

Alguns desses devotos – os que viveram, ouviram e presenciaram talvez milagres em 
vida praticados pelo frei franciscano – não vivem mais; todavia no exercício de passar 
adiante uma experiência vivida ou ouvida, reforçaram a fama de que ele era santo. Porém 
ele tem devotos, ou melhor, os chamados milagrados, que são indivíduos que se viram em 
determinadas circunstâncias periclitantes e, no desespero ou por medo, apelam à religio-
sidade, a fim de obterem uma solução ao problema. Não é mérito discutir o que é milagre 
ou não, se houve ou não, mas no processo de frei Galvão há dois casos: o primeiro da 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 305-318, jul. 2008318

Bianca Gonçalves de Souza

menina Daniella, curada de um problema de saúde, motivou a beatificação de frei Galvão, 
o segundo, Sandra que, por problemas de complicação de gravidez, apelou ao frei, e hoje 
seu filho Enzo é, por assim dizer, uma prova da ação do frei.

Tudo isso serve para mostrar que, se essas pessoas recorreram a frei Galvão – antes 
mesmo de ele ser santo – é porque ele já era conhecido como alguém diferente, bondoso, 
dotado de poderes curativos, concessor de graças e milagres. A eles chegou a história do 
frei que, com suas pílulas, curou muitas pessoas, acreditaram e se curaram. Independente 
do que os tenha curado ou liberado de um problema grava, importa aqui que são eles 
testemunhos hoje vivos, para o catolicismo e para o público devoto, de que, há mais de 
duzentos anos, frei Galvão é um homem bom, santo, um representante de Deus no meio 
dos homens.

Notas
* Doutoranda do Programa de Pós-Graduação em História pela PUC/SP com da tese 
intitulada O santo é brasileiro: memória, história, fé e mediação no estudo de santo 
Antonio de sant’Anna Galvão,  sob orientação da Profª Drª Maria do Rosário da 
Cunha Peixoto.  E-mail: biancagsouza@yahoo.com.br.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008 319

D. PAULO EVARISTO ARNS E AS PASTORAIS SOCIAIS.
Cátia Regina Rodrigues*

O objetivo deste texto é historiar três ações pastorais sociais que foram desenvolvi-
das na Arquidiocese de São Paulo por iniciativa ou por incentivo de D. Paulo Evaristo 
Arns, considerando o período de 1970 a 1990. Decidimos pesquisar essas experiências 
em virtude da grande repercussão de suas atividades dentro e fora de São Paulo, levando 
a um reconhecimento da CNBB, que passou a integrá-las no conjunto das ações pastorais 
sociais propostas para todas as dioceses do país.

Mas o que seria uma Pastoral Social? Entendemos que se trata de um serviço oficial-
mente instituído pelas dioceses com o objetivo fundamental de contribuir com a busca de 
soluções para problemas vivenciados por pessoas social e economicamente marginaliza-
das. O desenvolvimento desse serviço específico geralmente ocorre graças à participação 
ativa de um número expressivo de voluntários em sua maioria católicos.

As considerações da CNBB sobre o objetivo e a missão das Pastorais Sociais podem 
ser encontradas no livro “A missão da Pastoral Social”. A afirmação da entidade é de 
que

[...] as Pastorais Sociais têm como objetivo ser presença de serviço na sociedade, de-
senvolvendo ali atividades concretas que viabilizem a transformação de situações espe-
cíficas [...]. A missão das Pastorais Sociais passa [...] pelo percurso da organização dos 
excluídos, pelas mobilizações sociais até o comprometimento político.

Das pastorais sociais existentes na Arquidiocese de São Paulo durante o período de 
gestão de D. Paulo Arns delimitado em nosso estudo, levantamos informações sobre a 
Pastoral Carcerária, a Pastoral da Moradia e a Pastoral Operária.

Queremos fazer a ressalva de nossa dificuldade na tentativa de conseguir levantar 
informações também a respeito de outras Pastorais Sociais. Como não foi possível reunir 
dados mais precisos sobre a origem e o desenvolvimento de todas as Pastorais Sociais, 
nos limitamos às três supracitadas.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008320

Bianca Gonçalves de Souza

Observamos que não havia uma preocupação histórica dos primeiros “fundadores” 
dessas Pastorais de tentar documentar suas atividades e ações. Trabalhando com o mate-
rial disponível, nossa intenção foi tentar trazer à tona o alcance religioso e sociopolítico 
das Pastorais Sociais selecionadas.

A Pastoral Operária

O processo de oficialização e estruturação da Pastoral Operária na Arquidiocese de 
São Paulo começou, em 1970, ainda na gestão de D. Agnelo Rossi. O então cardeal-
arcebispo designou, em junho daquele ano, o frei Luís Maria Alves Sartori para coordenar 
a Pastoral Operária na qual participaram grupos que atuavam no movimento operário e 
no meio empresarial.

Para os trabalhadores cristãos, no entanto, a data marcante do surgimento da Pasto-
ral Operária é 18 de outubro de 1970. Isso porque, naquela época, vários sindicatos de 
trabalhadores costumavam reunir-se, anualmente, no mês de outubro, para promover rei-
vindicações coletivas. Waldemar Rossi, um dos fundadores da Pastoral Operária, lembra 
os motivos da importância da data:

Nesse ano, tivemos também sete ou oito sindicatos que se uniram para reivindicar, 
sobretudo, o fim do arrocho salarial. Por isso sugerimos a “Missa do Salário Justo”. 
O cardeal (Agnelo Rossi) fez questão de celebrar a missa e, naturalmente, ficou então 
instituída a Pastoral Operária naquele dia.

A Pastoral Operária estava criada, mas não havia uma definição clara de sua atuação 
devido às divergências de interesses entre os grupos integrantes: militantes da Juventude 
Operária Católica (JOC), da Ação Católica Operária (ACO), participantes da UNICOR, 
da Frente Nacional do Trabalho (FNT), dos Círculos dos Trabalhadores Cristãos, empre-
sários cristãos, representantes do Instituto Morumbi, da Missão Pedro e Paulo e também 
dos grupos de comunidades eclesiais de base. 

A JOC e a ACO eram movimentos de trabalhadores jovens e adultos católicos; a 
UNICOR (Unidos Num Só Coração) constituía um movimento de defesa da harmonia 
de interesses entre empresários e trabalhadores. A entidade denominada FNT congregava 
operários, religiosos e profissionais liberais cristãos, enquanto os Círculos dos Trabalha-
dores Cristãos eram instituições leigas de assistência social e educativa. Já o Instituto Mo-
rumbi foi criado por incentivo de D. Agnelo Rossi com o objetivo de promover o diálogo 
entre as classes sociais. Finalmente a Missão Pedro e Paulo se caracterizada por ser um 
movimento que mantinha ligações com padres operários franceses.  



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008 321

Milagres de Frei Galvão em vida

Rossi conta que logo na primeira reunião convocada pelo frei Luís Sartori ficou 
evidenciado que não haveria possibilidade de um trabalho conjunto, resultando na saída 
da maioria dos grupos. Ele relata que permaneceram apenas dois grupos – o representan-
te das comunidades e o da UNICOR, que era ligado ao frei Luís Sartori. No entanto, o 
impasse prosseguiu em relação à orientação dos objetivos da Pastoral Operária. Somente 
na primeira assembléia realizada, no início de 1972, é que seria finalmente estabelecida a 
linha prioritária de sua atuação: a de uma “PO classista”, ou seja, que reconhecia “a exis-
tência da luta de classes causada pela própria estrutura e natureza do capitalismo”. Rossi 
conta que D. Paulo Evaristo Arns, presente à reunião, manifestou seu apoio aos trabalha-
dores, declarando-se favorável à proposta defendida por ele em nome da classe operária.

Com essa tomada de decisão, seria possível definir os objetivos da Pastoral Operária. 
Ficava estabelecido, portanto, que deveriam ser priorizadas, por exemplo, a formação 
de militantes operários; a participação nos locais de trabalho, sindicatos e nos bairros; 
a elaboração de um boletim informativo da Pastoral Operária; e a organização de uma 
biblioteca com temas de interesse do operariado na Arquidiocese de São Paulo.

A decisão dos militantes da Pastoral Operária de tentar estender suas atividades para 
locais não-tradicionais para exercer pressão política, talvez possa ser compreendida a 
partir desta explicação de Rossi:

Desde o começo, nós entendíamos que a luta da classe operária não deveria apenas se 
travar dentro da empresa, no caso, especificamente dentro das fábricas, ou do sindicato. 
Ela está presente na vida inteira dos trabalhadores. Eu morava num bairro, Vila Rica 
(zona leste de São Paulo), onde, na época em que eu me mudei para lá, em fins de 1965, 
não tinha sequer transporte coletivo, iluminação pública; não tinha rede de esgoto, água 
canalizada. Essas coisas deveriam ser colocadas. Por quê? Porque revelavam que o 
poder público ficava extremamente preocupado com os bairros de classe rica, mas não 
dava a menor “bola” para a periferia.

Ele enfatiza que, desde o começo da fundação da Pastoral Operária, o entendimento 
entre seus integrantes assentava-se na convicção de que a “luta da classe operária” deve-
ria acontecer em todos os ambientes de convívio dos trabalhadores. 

O lançamento do primeiro plano pastoral da Arquidiocese de São Paulo em abril de 
1976, com vigência até abril de 1978, seria outro fator a possibilitar maior visibilidade 
das atividades da Pastoral Operária. O tema “mundo do trabalho” foi escolhido como uma 
das quatro ações prioritárias pela Igreja de São Paulo (os outros três foram “comunida-
des eclesiais de base”, “periferia” e “direitos humanos e marginalizados”. Aliás, o tema 
“mundo do trabalho” seria um item constante nos planos pastorais lançados durante toda 
a gestão de D. Paulo Evaristo Arns). Integrantes da Pastoral Operária estiveram presentes 
às reuniões convocadas pela Arquidiocese de São Paulo para discussão e escolha das 
prioridades pastorais. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008322

Bianca Gonçalves de Souza

Pela explicação de Rossi, a denominação “Pastoral do Mundo do Trabalho” (presen-
te textualmente no documento desse primeiro plano) foi utilizada no lugar de “Pastoral 
Operária” de maneira proposital, de forma a tentar evitar que um grupo de trabalhadores 
pudesse sentir-se excluído das atenções da Arquidiocese. Ele afirma que:

Não se queria, digamos, excluir quem defendesse uma linha um pouco diferente da Pas-
toral Operária. E também se queria passar a seguinte idéia: “Não vamos nunca excluir 
a possibilidade de trabalhar com empresários cristãos”.

O fato de ser um planejamento de âmbito arquidiocesano significava que as priori-
dades de ação pastoral deveriam ser consideradas por toda a Igreja de São Paulo, ou seja, 
ser colocadas em prática em todas as regiões. Com isso, a militância da Pastoral Operária 
contribuiria para a mobilização de moradores, sobretudo dos bairros mais periféricos da 
cidade, exigindo das autoridades governamentais, entre outras reivindicações, a amplia-
ção e melhoria de serviços públicos, como saneamento básico, transporte coletivo, hos-
pitais e postos de saúde; além do aumento do número de moradias para a população de 
baixa renda e da legalização de loteamentos clandestinos.

Sem querer nos alongar sobre acontecimentos já bastante comentados e analisados, 
queremos apenas recordar a ligação entre a Pastoral Operária e o renascimento do movi-
mento operário durante o período de ‘abertura política’ preconizada pelo governo militar. 
Muitos dos integrantes da Pastoral Operária passaram a envolver-se ativamente nas su-
cessivas (e de grande repercussão política) greves deslanchadas, entre 1978 e 1980, por 
trabalhadores metalúrgicos da região do ABC de São Paulo, onde se concentrava boa 
parte do parque industrial automobilístico do país.

Além disso, alguns dos mais combativos integrantes da Pastoral Operária também 
se envolveram em campanhas eleitorais principalmente de sindicatos de trabalhadores 
metalúrgicos, participando de chapas de oposição. Conforme explica Rossi, essa nova 
vertente de militância incentivou o surgimento de outros movimentos de oposição sindi-
cal, primeiramente em São Paulo e, em seguida, em algumas cidades do país. Todo esse 
esforço tinha como objetivo fazer com que os sindicatos, até então tutelados pelo Estado, 
passassem a ser realmente representativos dos interesses do operariado. Porém, as der-
rotas foram sucessivas, pois, mesmo ganhando as eleições, os candidatos das chapas de 
oposição muitas vezes foram impedidos de assumir a direção dos sindicatos durante o 
governo militar.

Com a redemocratização do país, a Pastoral Operária voltou a priorizar a formação 
de novos militantes, de modo a tentar recompor sua força política, porque muitos dos an-
tigos integrantes partiriam para uma militância político-partidária, passando a fazer parte 
dos quadros do Partido dos Trabalhadores (PT).



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008 323

Milagres de Frei Galvão em vida

A Pastoral da Moradia

A Pastoral da Moradia como serviço estruturado da Arquidiocese de São Paulo sur-
giu em 1987, com a promulgação do quinto plano de pastoral da instituição, com vigência 
de 1987 a 1990.  Ficou estabelecido que sua atribuição seria a de “esclarecer e sensibilizar 
para a realidade da moradia” todas as pessoas, independentemente das religiões que pro-
fessassem. Além disso, a Pastoral da Moradia estaria voltada, preferencialmente, para o 
atendimento às pessoas de baixa renda com algum problema relacionado à moradia.

As ações, portanto, seriam dirigidas a moradores de favelas, cortiços, conjuntos habi-
tacionais e prédios de apartamentos; além de moradores de rua e migrantes. 

Verifica-se ainda claramente a dimensão política do novo serviço pelas informações 
contidas no Relatório Qüinqüenal da Arquidiocese de São Paulo (1985 – 1989):

Isto é realizado para que o povo se organize e assuma uma luta de transformação da 
política habitacional, a fim de que se obtenham condições dignas de moradia para todos 
e condições mais fraternas de convivência, necessárias ao desenvolvimento dos valores 
humanos.

O Relatório citado traz também informações sobre a situação de “crise da moradia” 
na cidade de São Paulo. Os dados estatísticos, que foram obtidos junto à Prefeitura de 
São Paulo, revelam um crescimento significativo do número de favelas e cortiços entre 
os anos de 1968 e 1988. De acordo com o relatório, a proporção de favelados foi de 0,8% 
da população paulistana em 1968, passando para 4% em 1978 e saltando para 7,8% em 
1988. Quanto aos moradores de cortiços, eles aumentaram de 9% da população paulistana 
em 1975 para 28% em 1988.  

Padre Guilherme Reinhard, que foi coordenador da Pastoral da Moradia entre 1991 e 
1996, lembra que essa situação de aumento de favelas e cortiços na cidade de São Paulo 
foi o fator a impulsionar a organização desse novo serviço por parte da Arquidiocese de 
São Paulo. Ele afirma que:

A partir dessa realidade econômica (ele refere-se ao crescimento do desemprego e à 
conseqüente piora das condições de vida, principalmente das classes mais pobres do 
país, ocasionados pela recessão econômica no início dos anos 1980), a Pastoral da Mo-
radia nasceu e foi se estruturando pelas regiões episcopais. Cada uma passou a montar 
uma pequena equipe para acompanhar favelas e cortiços existentes em sua área. A coor-
denação arquidiocesana foi formada por representantes de cada região episcopal. Havia 
reuniões mensais e assembléias anuais para avaliação e planejamento de suas atividades 
e lutas concretas. Muitas vezes, aprendíamos mais com os fracassos, como nos casos de 
despejo, do que com as vitórias, porque analisávamos os porquês junto com eles.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008324

Bianca Gonçalves de Souza

Na visão de Evaniza Rodrigues, que foi secretária-executiva da Pastoral da Moradia 
por dois anos, o novo serviço significou a “costura” de todas ações que vinham sendo de-
senvolvidas por diferentes movimentos de moradia atuantes nas regiões da Arquidiocese 
de São Paulo. Ela cita alguns desses movimentos:

 [...] na região Ipiranga, existia uma atuação forte de movimentos de favelas, ligados à 
Igreja católica. No centro, havia os movimentos de cortiços desde 1979. O grande feito, 
então, foi essa “costura” de ações para a cidade como um todo e que vai se chamar Pas-
toral da Moradia. E os movimentos de moradia, que existiam pelas regiões, passaram 
a atuar em conjunto.

Nos primeiros anos de criação da Pastoral da Moradia, as equipes espalhadas pelas 
regiões da Arquidiocese de São Paulo foram constituídas majoritariamente por moradores 
dos bairros, que, voluntariamente, ajudavam nos trabalhos de orientação e coordenação 
de novos grupos de agentes pastorais de moradia. Havia apenas alguns poucos padres e 
religiosas participando das equipes regionais de Pastoral da Moradia, pois eles tinham di-
ficuldades para conseguir ser liberados de suas funções nas paróquias onde trabalhavam.

Segundo os entrevistados, a multiplicação de novos agentes pastorais a partir de 
cursos de formação foi uma das prioridades dos integrantes da coordenação da Pastoral 
da Moradia. Padre Reinhard cita outras ações realizadas:

Visitávamos o povo e suas lideranças, acompanhávamos suas assembléias e reuniões 
com autoridades. Também foram criados laços com alguns movimentos populares de 
favelados e encortiçados.

Nesse sentido, Evaniza lembra o episódio sobre o primeiro projeto de lei de iniciativa 
popular encaminhado pelos movimentos de moradia ao Congresso Nacional, em 1991, 
propondo mudanças na política habitacional até então vigente no país. Em virtude da 
mobilização dos movimentos de moradia, o governo sancionaria, em junho de 2005, a 
lei de criação do Fundo Nacional de Moradia Popular, estabelecendo a concentração de 
recursos para subsidiar a construção de moradias para população de baixa renda. Segundo 
relata Evaniza, D. Paulo Evaristo Arns e D. Luciano Mendes de Almeida, que, na época 
era presidente da CNBB, ajudaram a fazer com que a instituição disseminasse a proposta 
dos movimentos de moradia por todo o país.

A Pastoral Carcerária

Os primeiros passos rumo à institucionalização de uma Pastoral Carcerária na Arqui-
diocese de São Paulo ocorreram em 1985. Naquela data, D. Paulo Evaristo Arns decidiria 
nomear um padre responsável oficialmente pelo serviço de assistência a homens e mu-
lheres presos. A criação da Pastoral Carcerária possibilitou uma organização e ampliação 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008 325

Milagres de Frei Galvão em vida

das atividades, uma mudança de visão sobre o atendimento até então oferecido e uma 
conscientização sobre as características do sistema carcerário de São Paulo.

A presença de religiosas, sacerdotes e leigos já vinha se intensificando, sobretudo, 
a partir de 1970, nos três maiores presídios localizados na zona norte da cidade de São 
Paulo – Casa de Detenção de São Paulo (já extinta), Penitenciária Feminina da Capital 
e Penitenciária do Estado de São Paulo (antiga unidade prisional masculina onde fun-
ciona, desde 2005, a Penitenciária Feminina Sant´Ana). No entanto, as atividades eram 
realizadas mais pelo empenho particular dos voluntários, sem haver uma metodologia de 
trabalho e uma articulação entre eles.

Os trabalhos iniciais da Pastoral Carcerária, porém, ficaram mais concentrados na 
Casa de Detenção, como podemos inferir das informações do Relatório Qüinqüenal (1985 
– 1989) da Arquidiocese de São Paulo. Talvez em virtude de o presídio abrigar a maior 
população carcerária comparativamente com a de outras unidades prisionais situadas na 
área da Arquidiocese de São Paulo.

Inicialmente, a equipe foi formada por dezenove agentes pastorais: dois sacerdotes, 
duas religiosas e dois leigos, trabalhando duas vezes por semana em período integral; e 
mais dez leigos e três religiosas, exercendo atividades a cada semana ou a cada quinze 
dias.

Pelas informações do Relatório Qüinqüenal (1985 – 1989), observa-se que a atuação 
desses integrantes junto aos presos não se limitou ao aspecto religioso, no sentido de 
oferecer “conforto” espiritual por meio de visitas, orações ou missas periódicas. Foram 
empreendidas também ações sócio-educativas, como estudos sobre a Bíblia, aulas de 
música e teatro e cultivo de hortas comunitárias por presos com doença mental como 
tratamento terapêutico.

A religiosa e psicóloga Maria Emília Guerra Ferreira foi quem ajudou na realização 
das primeiras aulas sobre textos bíblicos. Ela começou a atuar, em 1986, na Casa de 
Detenção a convite do padre Antonio Macedo Silva, o primeiro coordenador da Pastoral 
Carcerária. Ele era o capelão do presídio. Maria Emília conta que foram os próprios pre-
sos que solicitaram o curso: 

O padre Macedo celebrava missas nos pavilhões. Ele me chamou para participar das 
missas. Na hora da homilia, ele me cedia a palavra para que eu conversasse sobre os 
textos bíblicos. Começamos justamente no pavilhão 8. Foi o primeiro pavilhão liberado 
pela diretoria da Casa de Detenção. Eles pensavam que o padre Macedo iria desistir, 
porque o pavilhão 8 era o lugar dos presos reincidentes, tido como muito perigoso 
naquele tempo.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008326

Bianca Gonçalves de Souza

Além dos estudos semanais sobre a Bíblia, a religiosa afirma que depois foram in-
troduzidas as aulas de canto por incentivo do padre Macedo, resultando na formação de 
grupos de presos, inicialmente os do pavilhão 8, para tocar e cantar durante as missas se-
manais. A Casa de Detenção formava um conjunto de sete prédios (os pavilhões) de cinco 
andares cada um. Os pavilhões 2, 4, 5, 7, 8 e 9 para alojamento de presos. No pavilhão 6, 
funcionava a parte administrativa, a cozinha e a lavanderia. O presídio tinha cerca de 90 
mil metros quadrados de área construída. 

A iniciativa seria depois estendida aos outros cinco pavilhões onde ficavam alojados 
os detentos, como lembra Maria Emília: 

Os presos dos outros pavilhões passaram a pedir que fossem organizados novos grupos 
de reflexão bíblica. Eles diziam que também queriam participar. Todo trabalho de refle-
xão começava antes com um canto. Então, começaram a aparecer vários presos que sa-
biam tocar. Eram católicos e não-católicos. Não importava a religião que professavam. 
Passaram a ser momentos de liberdade para eles.

As atividades foram se ampliando com a iniciativa de um grupo de jovens de teatro, 
que passaram a freqüentar a Casa de Detenção e a ajudar os presos a escrever peças de 
teatro e apresentá-las para outros detentos. A partir dessa experiência, surgiu a idéia de 
montar também cursos de redação, teatro e artesanato.

Além dessas ações religiosas e sócio-educativas, os membros da Pastoral Carcerária 
passaram a analisar e propor soluções para os principais problemas com os quais freqüen-
temente deparavam-se nas penitenciárias onde mais atuavam (como a Casa de Detenção e 
a Penitenciária Feminina da Capital), levando-os a tomar posições em defesa dos direitos 
dos presidiários.

Essa reformulação de objetivos aconteceu a partir de 1988. Nesse ano, D. Paulo Arns 
nomeou uma nova equipe de coordenação da Pastoral Carcerária, com três pessoas. O 
padre Antonio Macedo Silva foi substituído por padre Francisco Reardon, que já freqüen-
tava a Casa de Detenção desde 1985 para visitar alguns jovens do bairro de Brasilândia, 
zona norte de São Paulo, que estavam presos. Na época, Reardon era vigário de uma 
paróquia localizada neste bairro e decidiu organizar uma equipe de leigos voluntários 
para visitar semanalmente os jovens, que acabaram integrando-se ao grupo da Pastoral 
Carcerária.

A irmã Maria Emília explica que o padre Macedo deixou a coordenação da Pastoral 
Carcerária porque foi designado para assumir outras atividades: “Ele foi nomeado reitor 
do Seminário da Freguesia do Ó. Além disso, ele também trabalhava numa paróquia”.

Além de Maria Emília, a terceira pessoa integrante da nova equipe de coordenação 
era o leigo Itamar Bopp Júnior. Ele já atuava na Pastoral Carcerária. Aliás, desde 1976, 
ele fazia visitas a presos da Casa de Detenção.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008 327

Milagres de Frei Galvão em vida

Em sua segunda fase, com a nomeação do padre Reardon, o serviço passou por uma 
reestruturação, o que significou a implementação de novas ações, tanto dirigida para os 
integrantes da Pastoral Carcerária, quanto para os detentos.

Começaram a ser realizadas reuniões mensais com todos os voluntários para ava-
liação das atividades implementadas. Além disso, a coordenação passou a preocupar-se 
mais com a formação de novos agentes de pastoral, com vistas a poder estender as ati-
vidades para outras unidades prisionais, mas principalmente garantir a continuidade da 
existência da Pastoral Carcerária. Vejamos a declaração de Maria Emília:

A Pastoral Carcerária faz muita distinção entre visitas e trabalhos. Há pessoas que vão 
visitar presos, vão visitar as cadeias. Há outras que vão “trabalhar” com os presos, nas 
penitenciárias e distritos. Na Pastoral Carcerária, existia uma preocupação de organiza-
ção de um trabalho, com metodologia, para que tivesse continuidade. Se houvesse mais 
pessoas para visitar os presos todo dia, toda hora, seria ótimo, porque você, de certa 
forma, mexe com a estrutura carcerária. Mas o que eu quero dizer é no sentido de uma 
formação de agentes de pastoral. A irmã Assunção (nome religioso da irmã Maria Isabel 
Jesus de Oliveira) e eu ficávamos todos os dias da semana, de segunda a segunda, de 9 
da manhã até as 6 da tarde na Casa de Detenção, realizando cursos, reuniões e visitas.

Foram também idealizadas ações específicas visando aos presos e suas famílias. No 
entanto, algumas propostas não tiveram longa duração, como os próprios entrevistados 
admitem. Havia, por exemplo, uma proposta de ressocialização. O objetivo era incenti-
var alguns dos ex-presidiários a ter uma oportunidade de trabalho por conta própria. Os 
entrevistados contam que chegaram a alugar uma casa para que os ex-presos lá se insta-
lassem e pudessem iniciar algum negócio. A experiência, porém, não surtiu os resultados 
esperados. Na opinião de Itamar, a interrupção do projeto deveu-se ao pouco interesse 
demonstrado pelos ex-presos:

Tentamos também um trabalho com os presos egressos. Como eles têm dificuldade 
para arrumar emprego, imaginamos que eles pudessem trabalhar por conta própria – 
como pintor, ambulante, alfaiate, carpinteiro, etc. Chegamos a alugar uma casa no Brás 
(região central de São Paulo), no bairro onde morava a família de um ex-preso. Mas 
poucos se interessaram pela nossa proposta.

Outras iniciativas, no entanto, foram mais bem-sucedidas. A irmã Maria Emília en-
fatiza a atuação ativa da Pastoral Carcerária em relação a direitos individuais dos presos, 
resultando em discussões mais abrangentes sobre o sistema penitenciário do país. Em 
relação a esse assunto, ela dá o seguinte testemunho:    

Mas uma iniciativa que se desenvolveu muito com o padre “Chico” foram os trabalhos 
da Pastoral Carcerária na parte jurídica. Sempre tivemos muito contato com juízes. 
Sempre tivemos muito acesso para falar dos descasos com os presos. E a partir de ca-
sos particulares, começamos a tratar da questão carcerária. A Pastoral Carcerária teve 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 319-328, jul. 2008328

Bianca Gonçalves de Souza

influência sobre algumas propostas jurídicas que hoje existem – por exemplo, o direito 
à visita íntima para as mulheres, o direito à liberdade condicional também para as es-
trangeiras, e outras.

Em seus dez primeiros anos de funcionamento (de 1985 a 1994), as atividades da Pas-
toral Carcerária foram estendidas para 84 estabelecimentos prisionais (a maioria distritos 
policiais) situados na área da Arquidiocese de São Paulo. Nesse período, essas unidades 
abrigaram um contingente de 15.642 presos. O número de agentes pastorais praticamente 
dobrou, chegando a 36 voluntários – dos quais, 22 leigos.

Notas
* Mestra em História Social pela FFLCH-USP com a dissertação intitulada A Arquidiocese de São Paulo 
na gestão de D. Paulo Evaristo Arns (1970 – 1990), sob orientação do prof. Dr. Ulysses Telles Guariba 
Netto.  
E-mail: catia.regina@uol.com.br 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008 329

A PROPÓSITO DO ESTUDO DA TRAJETÓRIA BIOGRÁFICA 
COMO POSSIBILIDADE DE COMPREENSÃO HISTÓRICA: 

apropriações eclesiais de um bispo em uma  
região de conflitos no Paraná*

Frank Antonio Mezzomo**

I

O objetivo geral na escrituração desse texto é apresentar sinteticamente as motiva-
ções pessoais e propriamente acadêmicas, os diálogos teórico-metodológicos na confi-
guração da problemática de pesquisa e as intersecções espaço-temporal como elementos 
condicionantes do objeto estudado. A pesquisa em pauta tratou de compreender como se 
construiu a trajetória eclesial de um bispo (Dom Olívio Aurélio Fazza) numa região de 
fronteiras (Foz do Iguaçu-Brasil/Paraguai/Argentina) marcada por conflitos socioeconô-
micos que tem seu auge no final da década de 1970 e início de 1980.

Mais que cair nas polaridades político/religioso, sagrado/profano, conservador/pro-
gressista para compreender o perfil pastoral do epíscopo e, em conseqüência, os investi-
mentos discursivos em organizar os serviços religiosos da neo-diocese (Foz do Iguaçu/
PR), o desafio é realizar uma leitura transversal da problemática, isto é, como as razões 
de ordem pessoal e institucional são imbricadas e amalgamadas a partir das apropriações 
realizadas pelo sujeito, neste caso, pelo bispo que tem seu mundo cognitivo e axiológico 
formado no limite de experiências tidas como intimista e espiritualizantes e outras inse-
ridas no calor dos embates políticos e sociais, logo, direcionadas para os desafios do aqui 
e agora.

II

As questões que envolvem o Oeste do Paraná, sobretudo aquelas ligadas ao processo 
de colonização, modernização da agricultura, êxodo rural, migração endógena e exógena 
à região foram, nas últimas duas décadas, temas de pesquisas e estudos desenvolvidos 
no campo da História, da Geografia, da Sociologia e da Antropologia. Ademais, há uma 
significativa produção de artigos e ensaios, publicados em livros e periódicos, subven-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008330

Frank Antonio Mezzomo

cionados pelos poderes públicos e privados, como prefeituras e empresas colonizado-
ras, respectivamente. Nestes casos, a curiosidade intelectiva, a abordagem e os objetos 
eleitos para serem referenciados atendem a perspectiva inerente à lógica do mecenato. 
Não obstante aos interesses intrínsecos à natureza das pesquisas, percebe-se que aspectos 
políticos, econômicos e sociais, discutidos freqüentemente em escala local e regional são 
predominantes, e preteridos aqueles ligados à religião e à cultura. Esses aspectos, quando 
surgem, em geral apresentam dupla implicação: são apresentados como apêndice de uma 
suposta causa eficiente ou como ornamento da estrutura social.

Embora panorâmico e abrangente, este diagnóstico inicial permite inserir a pers-
pectiva geral da pesquisa em desenvolvimento, a saber, explorar o viés do campo reli-
gioso como possibilidade de conhecimento histórico sem, contudo, negligenciar demais 
aspectos do mundo social, como as perspectivas e influências provenientes do campo 
político, econômico e cultural. Na esteira dessa abordagem, estão presentes noções con-
ceituais que acompanham a feitura da produção, seleção e leitura das fontes, o levanta-
mento de hipóteses e as especulações conclusivas sobre o objeto estudado. Sobressaem, 
em particular, as definições conceituais de campo – neste particular do campo religioso 
–, de trajetória e de porta-voz do sagrado de Pierre Bourdieu, de nomos de Peter Berger, 
a apropriação/leitura e representação de Roger Chartier, o entendimento, implicação e 
relevância da concepção heurística da biografia consoante aos apontamentos de Sabina 
Loriga e, novamente, Chartier.

As demais referências utilizadas, geralmente em sintonia com esta base conceitual, 
foram providenciais por tornar possível a compreensão de fenômenos relacionados direta 
ou indiretamente com a pesquisa. A menção é válida para as interpretações, sobretudo, de 
Pierre Sanchis, Michel Lowy, Kenneth Serbin, Ana Maria Doimo, Zilda Iokoi, Vanilda 
Paiva e Roberto Romano, ao problematizarem teórica e empiricamente o campo católi-
co brasileiro no que tange às relações de poder, às disputas intra-eclesiásticas, às trocas 
simbólicas e às (re)composições dos sujeitos do campo religioso. Foram igualmente pro-
videnciais como instrumental para se entenderem as aproximações/distanciamentos entre 
o Estado e a Igreja Católica no Brasil e, finalmente, para explorar com propriedade a 
problemática dos movimentos sociais, ora expandindo-se e ora arrefecendo-se em conflu-
ência ou distanciamento com a mística e a linguagem religiosa. Certamente, estes últimos 
autores, por meio de seus trabalhos, tornaram as categorias e noções teóricas palatáveis 
e, conseqüentemente, decisivas para a concepção e a execução desta pesquisa. Destarte, a 
estrutura do trabalho – desde o recorte temático, passando pela importância e trato dado 
às fontes, até os périplos temporais – à semelhança da armação de um edifício, deve ser 
compreendida na configuração desse horizonte teórico-metodológico.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008 331

A propósito do estudo da trajetória biográfica 

III

Pode-se dizer que duas foram as razões que acompanharam desde a elaboração do 
projeto até o desenvolvimento da pesquisa. A primeira delas foram referências informais 
e veiculadas pela mídia impressa e falada de que a diocese de Foz do Iguaçu, entre as 
demais do Oeste do Paraná – Toledo e Cascavel –, havia assumido a vanguarda na reno-
vação eclesial no que se refere às intervenções sociais. A identificação com o tema e a 
curiosidade pessoal indicava um problema a ser investigado. A segunda razão, propria-
mente acadêmica, surgia de uma constatação: os estudos sobre a compreensão regional, 
ao abordarem a questão da religião católica, mantêm atenção quase exclusiva nos proble-
mas decorrentes do processo de colonização e, não raras vezes, tratam o campo religioso 
de forma homogênea e unívoca, sem atentar para fissuras e rachaduras eclesiásticas pro-
venientes da auto-compreensão que os porta-vozes do sagrado fazem da Igreja. A busca 
do entendimento sobre essas duas questões constituiu a força motriz da pesquisa.

Dentro do campo religioso católico, o problema da pesquisa consistiu em compre-
ender como e por quais razões Dom Olívio Aurélio Fazza, primeiro bispo da diocese de 
Foz do Iguaçu/PR, estruturou pastoralmente aquela Igreja Particular de modo a torná-la 
conhecida, porque profética em suas posições políticas e intervenções sociais. É possível 
afirmar que a presença do bispo, como porta-voz do sagrado, catalisa em si o encontro de 
um significante e de um significado preexistente, podendo agir como força organizadora 
e mobilizadora no meio social. Não o indivíduo de poderes excepcionais e sim o sujeito, 
que através de seu discurso ou de sua pessoa, com falas e atitudes, confirma o encontro 
e a compreensão de uma realidade significante. Como pergunta-problema, colocou-se: 
que tipo de energias sociais o bispo está mobilizando na diocese? Quais serviços reli-
giosos são arregimentados e quais preteridos? Nas ações assumidas, é possível perceber 
as apropriações simbólicas feitas pelo bispo ao longo de sua trajetória biográfica? Quais 
concepções axiológicas e cognitivas estão sendo invocadas como princípio de orienta-
ção sócio-religiosa? Qual é seu entendimento sobre o múnus episcopal e sobre a missão 
social da Igreja Católica? Essas indagações desenvolvidas no transcorrer dos capítulos 
evidenciam que não são as convicções espirituais em si e desdobramentos afetivos que 
interessam, nem mesmo a compreensão de todo o seu episcopado. Importa especificar o 
objeto em análise.

IV

A diocese de Foz do Iguaçu foi criada em 5 de maio de 1978 pela bula “De Christiani 
Populi”, de Paulo VI. Dom Olívio, missionário da Congregação do Verbo Divino, nasceu 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008332

Frank Antonio Mezzomo

em Juiz de Fora em 25 de junho de 1925. Tendo sido ordenado bispo em 12 de agosto de 
1978, assumiu a diocese em 26 do mesmo mês e ano. Entregou o cajado de seu governo a 
Dom Laurindo Guizzardi, em 3 de março de 2002 quando, com 77 anos de idade, tornou-
se bispo emérito e permaneceu como vigário geral daquela diocese. No último dia 25 de 
dezembro, dia em que se comemoram as festividades natalinas, às 12h15min no hospital 
Costa Cavalcante de Foz do Iguaçu, Dom Olívio vem a falecer com 83 anos de idade, dos 
quais 30 anos de episcopado e 53 anos de presbiterato. 

Como primeiro bispo, teve a função de pensar a estruturação física e pastoral da nova 
circunscrição. Esse trabalho compreendeu tanto ações acerca da infra-estrutura, como 
criação e reorganização das capelas e paróquias, construção de seminário, centro de for-
mação e assistência social, quanto a definição das diretrizes pastorais que a diocese toma-
ria. Nesse último aspecto estão relacionadas atividades que vão desde reunir clero secular 
e regular, atrair congregações de religiosos e religiosas para os trabalhos educacionais, 
assistenciais e promocionais, como a formação de uma colegialidade que arregimentasse 
sintonia e cumplicidade na ação ética e social da diocese.

A indagação que se coloca é: a relação entre bispo, clero e leigos é mediada pela 
hierarquização ou pelo assembleísmo? Em que medida Dom Olívio imprime um ritmo na 
diocese de acordo com suas convicções ético-religiosas? O contexto social que encontra 
é decisivo a ponto de redirecionar seu governo? Como entender a relação de contato entre 
um agente do sagrado, o bispo, que, nascido em Juiz de Fora e exercido o presbiterato em 
São Paulo, vem para uma região de tríplice fronteira? Nas polaridades texto e contexto, 
sujeito e facticidade objetiva, ação individual e ação coletiva, pode-se compreender a 
ação de Dom Olívio na organização da Igreja de Foz do Iguaçu? Perguntas presentes e 
problematizadas ao longo desta pesquisa.

É importante ressaltar que os desdobramentos no campo religioso católico no Oeste 
do Paraná estão inseridos numa realidade com profundas transformações sociais. A Igreja 
Católica paranaense, desde 1950, busca responder ao desafio de se estruturar fisicamente 
e empreender uma ação político-religiosa coordenada. Nesse sentido, a primeira diocese 
do Oeste do Paraná foi criada em 1959 e instalada no ano seguinte, tendo como sede a ci-
dade de Toledo. Dezoito anos mais tarde, em 1978, esta diocese foi subdividida e, a partir 
de então, a região passa a contar com três sedes episcopais: Toledo e as novas dioceses 
de Foz do Iguaçu e de Cascavel. Passado pouco mais de um ano, esta última diocese é 
elevada à categoria de Província Eclesiástica. Certamente, era uma medida administrativa 
elementar para fazer frente aos novos desafios pastorais em que o crescimento populacio-
nal representava apenas um dos aspectos.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008 333

A propósito do estudo da trajetória biográfica 

Particularmente, a microrregião de Foz do Iguaçu, que a partir de 1978 compreende 
a área da nova diocese, é marcada por grandes transformações socioeconômicas, entre as 
quais se podem enumerar: o forte êxodo rural promovido pela mecanização do campo e 
pela construção da usina hidrelétrica Itaipu binacional quando, com a formação do lago, 
desaloja mais de quarenta mil pessoas; o processo intenso de migração ao Norte do Brasil 
e ao Paraguai; crescimento acelerado das cidades que, sem planejamento infra-estrutural, 
gera um processo agressivo de marginalidade social; esgarçamento das relações sociais 
sentidas sobremaneira nas pequenas comunidades do interior. No campo político, alguns 
municípios, além de fazerem parte da região de tríplice fronteira, estão enquadrados na 
Lei de Segurança Nacional de modo que seus prefeitos, não eleitos democraticamente, 
são nomeados pelo executivo estadual.

Assim, pode-se dizer que a pesquisa baliza-se temporalmente a partir de finais dos 
anos de 1970 até meados da década de 1980, quando estão conjugados os seguintes fato-
res: no campo religioso, encerra-se o período inicial de instalação da diocese e consoli-
dação da proposta pastoral de organização de serviços religiosos voltados para o homem 
do campo e para o migrante citadino; no campo socioeconômico, com o fechamento da 
barragem de Itaipu e formação do lago sobre o Rio Paraná, finda-se o período tenso das 
indenizações dos desapropriados e diminui drasticamente a oferta de milhares de postos 
de trabalho para construção da hidrelétrica. No meio rural, o processo da modernização é 
sacramentado com a diminuição da agricultura familiar e o êxodo para a cidade; no cam-
po político, novas proposições são feitas tendo em vista o período da redemocratização 
pautada na dinâmica da democracia, do pluripartidarismo e da liberdade dos movimen-
tos sociais. Quer dizer, dentro desse universo de situações vivenciadas é fundamental 
compreender como o sujeito, neste caso Dom Olívio, lê essa realidade, apropriando-se e 
interpretando o momento, os interlocutores e o lugar social em que se encontra.

V

A tentativa de compreensão das ações do bispo na diocese de Foz do Iguaçu se apre-
sentava como curiosa. À medida que apregoava discurso de promoção social e criava 
estratégias de intervenção na realidade, também manifestava simpatia pelos movimentos 
religiosos de espiritualidade intimista como as Congregações Marianas e os Focolares. Se 
solidário e ativo com a causa daqueles que tiveram suas propriedades alagadas pela cons-
trução da hidrelétrica de Itaipu, também não deixava de manter relações de proximidade 
com os signatários da binacional. Enquanto os discursos do bispo encampam uma Igreja 
organizada por meio das comunidades eclesiais de base, no oposto mantém uma fideli-
dade irrestrita à hierarquia eclesiástica. Esses pares antitéticos, ao menos apresentados 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008334

Frank Antonio Mezzomo

como tais, poderiam ser compreendidos, ao que parece, sobretudo pela análise de alguns 
aspectos da biografia que não se esgotavam na leitura das fontes produzidas ou referidas 
sobre o momento estudado. Daí a motivação de explorar a trajetória biográfica de Dom 
Olívio a fim de entender outros elementos de suas ações. Ao optar por este procedimento 
metodológico, entende-se que não é a infância pela infância, a formação seminarística 
por si mesma, a participação como congregado mariano e simpatizante da espiritualidade 
focolarina, o exercício da profissão como pároco e, na seqüência, como provincial da So-
ciedade do Verbo Divino que interessam. O objetivo principal é compreender como criou, 
amalgamou, silenciou e redefiniu experiências que se transfiguram nas posições ocupadas 
socialmente. Ao explorar sua trajetória biográfica – negociação consciente e inconsciente 
entre a subjetividade e a objetividade –, foi possível compreender posicionamentos toma-
dos à frente da diocese de Foz do Iguaçu.

VI

A consecução da pesquisa foi possível em função de um profícuo trabalho de cam-
po que se estendeu ao longo dos quatro anos do doutoramento. Além de oportunizar o 
ajuntamento de inúmeras fontes escritas e iconográficas, foram produzidas diversas en-
trevistas com líderes de comunidades e religiosas, padres e pastores da Igreja Evangélica 
de Confissão Luterana no Brasil (IECLB) que tiveram proximidades com o personagem 
ou com a temática trabalhada. Foram particularmente fundamentais as duas entrevistas 
realizadas com Dom Olívio, quando dúvidas, acontecimentos e fatos desconhecidos ou 
pouco explorados pelas fontes escritas foram elucidados. Essas entrevistas também se 
tornaram úteis para, além das informações adquiridas, ter permitido um contato direto 
com o objeto principal da pesquisa. Assim, foi possível compreender muito do que as 
outras fontes mencionavam e, sobretudo, entender aquilo que não é verbalizado pelas 
fontes escritas, como os silêncios, as evasivas e as manifestações de alegria, espantos, 
descontentamentos, entre outros. Todos são indícios importantes para compreensão dos 
fenômenos sociais.

Juntamente com as fontes orais, as escritas foram imprescindíveis para se compor um 
vasto corpus documental e cobrir o personagem e o período estudados. Algumas delas, 
em particular, destacam-se por apresentarem seqüência temporal e temática e manterem 
coerência interna. Atendem a este princípio os livros tombos de capelas e paróquias da 
diocese e todas as atas do Regional Sul II quando, em setembro de 1978, Dom Olívio 
passa a participar como membro do episcopado paranaense. Igualmente fundamental foi 
a localização e a leitura das atas da Federação Mariana de Juiz de Fora correspondentes 
ao período de 1939 a 1943 e o livro tombo da paróquia Nossa Senhora de Lourdes, de 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008 335

A propósito do estudo da trajetória biográfica 

São Paulo, onde exerceu pela única vez a função de pároco. Outras fontes primárias pro-
duzidas pelo bispo são de invulgar valor histórico, como a escrituração do livro tombo da 
diocese e o relatório Ad Limina enviado a Roma em maio de 1985. A leitura do jornal da 
diocese “Em Um Só Espírito”, publicado desde junho de 1979, além da seção A Voz do 
Pastor, escrita pelo bispo, proporcionou um cenário das atividades cotidianas desenvolvi-
das na diocese. O jornal, em grande parte, faz uma radiografia das opções e explicita os 
silêncios pastorais.

Embora sem garantias, procurou-se munir de uma vasta série de fontes, de materiali-
dades diferentes, como fotos, entrevistas, textos, mapas, a fim de cobrir o objeto estudado. 
Todas foram compulsadas criteriosamente a fim de apreender o sentido e significado de 
suas intencionalidades. Ao falar em fontes históricas, as considerações de Jacques Le 
Goff são oportunas por considerar o documento como resultado do esforço das socieda-
des históricas de impor ao futuro, consciente ou inconscientemente, determinada ima-
gem de si próprias. Uma vez existindo por causas humanas, engendrado e recolhido pela 
memória coletiva, o documento deve ser repensado como uma montagem. Não existe o 
documento ontologicamente verdadeiro, pois todo documento resulta de uma criação das 
sociedades. Daí a definição de que todo documento é um monumento, isto é, uma elabo-
ração da memória histórica que deve ser desmontado, demolido, desestruturado a fim de 
analisar as condições de sua produção. O cruzamento entre opção teórica escolhida e o 
entendimento sobre a noção de documento estiveram presentes ao longo da pesquisa de 
campo, no cotejamento das fontes e na escrita do trabalho.

VII

No que se refere ao trabalho que ora se encerra, ficam alguns aprendizados e algu-
mas contribuições para a historiografia regional. Compete destacar a oportunidade em 
explorar a trajetória biográfica de Dom Olívio como possibilidade heurística para com-
preender o universo simbólico do personagem e os desdobramentos pastorais quando 
bispo de Foz do Iguaçu. Feita essa opção, o objetivo foi explorar o papel do indivíduo 
na construção dos laços sociais, por concentrar em si as características e as interrogações 
de uma comunidade e se inserir numa rede de relações e problemas de uma época. Essa 
opção metodológica procurou se afastar da abordagem estruturalista que dilui a função do 
indivíduo na estrutura social e da tradicional polarização homem versus contexto social, 
assim como da postura anedótica e puramente cronológica da narrativa das práticas do 
indivíduo. Como precaução e objetivo da escrita, buscou-se não sucumbir à sedução de 
perder a história problema em nome de um modismo cuja marca é a facilitação e a super-
ficialidade da pesquisa.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008336

Frank Antonio Mezzomo

Na mesma linha interpretativa de valorização do papel ativo do sujeito como pro-
dutor de sentidos e de apropriações subjetivas do mundo social, esta abordagem buscou 
entender as experiências vividas e significadas por Dom Olívio. Daqui em diante, e assim 
se construiu o primeiro capítulo, o desafio foi compreender como se constituiu o modus 
vivendi do sujeito através das instituições doadoras de significados sociais, como a famí-
lia e as experiências católicas presentes através da Congregação Vicentina, dos Focolares, 
sobretudo da Congregação Mariana, da leitura, ainda na juventude, dos periódicos con-
fessionais e dos livros do teólogo e bispo Tihamer Toth, da espiritualidade e carisma dos 
padres missionários do Verbo Divino. Ao trazer em pauta algumas preocupações da Igreja 
de Juiz de Fora e por extensão as grandes prioridades da Igreja do Brasil de meados do 
século XX, a maior contribuição desse capítulo consistiu em apresentar e analisar as apro-
priações, ressignificações e leituras realizadas por Dom Olívio, vazando as objetividades 
estruturantes, isto é, se assume a austeridade da disciplina e a espiritualidade mariana, 
relativiza a cruzada contra o comunismo e o protestantismo; se dócil e obediente à hierar-
quia, acessível e assembleísta na organização da diocese; se, por um lado, formado numa 
concepção teológica pré-conciliar e simpatizante de movimentos religiosos de espiritua-
lidade intimista, por outro simpático das opções teológico-pastorais definidas em Puebla 
(1979) e defensor da intervenção social da Igreja. Enfim, ao explorar os indícios da sua 
trajetória biográfica, foi possível entender, em grande parte, a administração episcopal no 
processo de instalação e organização da diocese iguaçuense.

VIII

Durante os anos de 1960 a 1970, quando atuou como formador, vigário e, na seqüên-
cia, pároco por cinco anos na paróquia Nossa Senhora de Lourdes, bairro Água Rasa, em 
São Paulo, as atividades desenvolvidas pouco denotaram uma renovação eclesial impul-
sionada pelo evento do Concílio Vaticano II (1962 – 1965) e mesmo de Medellín (1968). 
Ao que as evidências apontam é, a partir de meados da década de 1970, quando assume 
a função de provincial da Congregação Brasil–Centro, correspondente ao estado de São 
Paulo, que novas preocupações religiosas são assumidas. Este é o problema inicial apre-
sentado no segundo capítulo, que teve como objetivo principal compreender o projeto 
eclesial In Uno Spiritu desenvolvido na diocese de Foz do Iguaçu. A fim de evitar cair 
no localismo temático e desenvolver análises míopes, buscou-se a todo instante inserir 
a problemática da diocese dentro do campo católico brasileiro, sobretudo considerando 
as injunções provenientes do Regional Sul II e os diálogos, no campo político, ocorridos 
entre Igreja e Estado brasileiro. Mais do que precaução, tal postura é justificada por se 
entender que compete ao historiador não somente constatar, mas tentar compreender as 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008 337

A propósito do estudo da trajetória biográfica 

diversas imagens, ou a pluralidade de compreensões que a instituição apresenta de si num 
dado momento histórico.

Todo recurso simbólico como porta-voz do sagrado é utilizado nas visitas pastorais, 
nos escritos e entrevistas na imprensa escrita e falada, nas Assembléias Diocesanas, entre 
outros, para construção de um perfil pastoral voltado para o que Dom Olívio entendia ser 
a missão da Igreja na sua base – evangelizar –, com atenção especial à família, às CEBs 
e à renovação paroquial, priorizando atuar sobre/com os pobres e jovens. Opção clara, 
proposta polêmica intra e extra eclesie. Entre as contribuições importantes desse capí-
tulo, consta a discussão acerca das dificuldades e disputas, embora às vezes silenciosa, 
referente ao projeto eclesiástico. A resposta à pergunta “Qual o real papel da Igreja?” 
certamente não encontra consenso.

A outra questão relevante diz respeito à problematização acerca das CEBs, comu-
mente compreendidas, entre outras características, como gestão democrática dos bens de 
salvação. O que se pode concluir de imediato é que, ao lado da opção, existia também a 
necessidade estrutural da diocese, haja vista o escasso número de agentes do sagrado. A 
diocese, em 1980, contava com vinte e seis padres, dos quais somente dois eram diocesa-
nos. Embora a superfície seja relativamente pequena (6.821,9 km2), a população estimada 
é de aproximadamente 360 mil habitantes, o que dá uma média 13.846 habitantes por 
presbítero, uma das maiores médias do Brasil, conforme dados fornecidos pelo Ceris. O 
número de presbíteros, desde a criação da diocese em 1978, não deixa de compor uma 
variante significativa na sua organização administrativa e pastoral.

O segundo aspecto fundamental para se compreender a administração e opção pas-
toral de Dom Olívio é o forte êxodo rural que tornava as capelas e algumas paróquias 
isoladas e vazias em função da migração. Quer dizer, a rigidez da estrutura física da 
Igreja centrada nas paróquias, em conjunto com o número de padres, mostravam-se pou-
co hábeis para uma sociedade que estava em constante movimento. A essa realidade, a 
frase contida no Livro-Tombo da Diocese de Foz do Iguaçu: encontro das pastorais das 
migrações limítrofes, 3 a 6 de julho de 1979, às pg. 9 é lapidar: “A mobilidade do mundo 
contemporâneo deve corresponder a mobilidade da Igreja”. Nessa frase igualmente está 
implicada uma mudança de metodologia impulsionada por Dom Olívio.

Antes das CEBs, os grupos de reflexão se expandem sendo desenvolvidos horizon-
talmente no plano das relações informais, nas linhas e nas diretrizes pastorais. Ainda que 
agreguem bases ativas no processo de tomada de decisões, dependem da estrutura formal, 
verticalizada e hierarquizada da instituição católica. Ademais, sem o impulso eclesial, 
no que tange à sua estrutura organizativa e, sobremaneira, à linguagem simbólica, possi-
velmente teriam sido seduzidas pela dispersão. Assim, a noção de CEBs em Dom Olívio 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008338

Frank Antonio Mezzomo

deve ser compreendida como tendo no horizonte a hierarquia e jamais separada dela. 
“Todos os movimentos em função da CEBs e as CEBs para formar uma unidade na Pa-
róquia a exemplo da unidade Universal da Igreja”(Livro Tombo da Paróquia Sagrada 
Família de Nazaré: Visita pastoral de Dom Olívio Aurélio Fazza. Ramilândia, 20 a 26 de 
setembro de 1980). Quer dizer, descentralizar alguns serviços, sim; sem, contudo, acabar 
com a estrutura paroquial.

IX

Finalmente, e aqui a relação com o terceiro e último capítulo, em todos os escritos 
e entrevistas concedidas, fica patente a sensibilidade social de Dom Olívio e a pouca 
insistência em relação a questões da moral familiar, como sexualidade, métodos contra-
ceptivos, indissolubilidade matrimonial, entre outras. Se essa opção discursiva demonstra 
concordância com a Igreja, sua pouca ênfase manifesta igualmente a não prioridade em 
seu episcopado, embora estivesse falando de uma região de fronteira onde o tráfico e ex-
ploração sexual é uma realidade flagrante. É plausível afirmar que na sua atuação há uma 
afinidade eletiva com aqueles que estão submergidos pelo sistema capitalista. Contudo, 
são imperceptíveis ações que provocam questionamentos sobre sua legitimidade, senão 
tão somente contra algumas conseqüências provocadas bastando, para tanto, algumas 
correções de rumo. De modo, usando noção conceitual de Lowy, pode-se dizer que há 
afinidade eletiva negativa de Dom Olívio não com o capitalismo enquanto tal, mas com 
algumas conseqüências decorrentes desse sistema como a marginalidade, a impessoalida-
de e a exploração socioeconômica.

Importa destacar que as opções pastorais tomadas colocam-no em contato com di-
ferentes grupos sociais cujo prestígio político e econômico é determinante na sociedade 
oestina. Entretanto, longe da dissidência com esses grupos sociais de opções ideológi-
cas diferentes, Dom Olívio zela pelo convívio na tentativa de não esgarçar as relações 
de negociações/interlocuções. Com isso, os maiores desafios e, conseqüentemente, suas 
intervenções direcionam-se na tentativa de minimizar as conseqüências da urbanização 
acelerada e da modernização do campo que concretamente se revelam pela falência de 
cooperativas e pela construção da usina hidrelétrica de Itaipu.

As estratégias de ação giram em torno das campanhas incentivando a permanência 
do homem no campo, serviços de assistência e promoção do migrante (sobretudo na cida-
de de Foz do Iguaçu), reuniões com cúpula da CNBB e da CEP (Conferência Episcopal 
do Paraguai) e campanhas com as dioceses limítrofes da tríplice fronteira a fim de tratar 
do problema da migração e, ao fim, o que veio a ser possivelmente o maior desafio de seu 
episcopado: as tensas negociações e passeatas com aqueles que foram atingidos e desa-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 329-339, jul. 2008 339

A propósito do estudo da trajetória biográfica 

propriados por ocasião da construção da binacional Itaipu. Nesses cenários de conflitos é 
correto afirmar, utilizando conceituação weberiana, que junto com Dom Olívio, a Comis-
são Pastoral da Terra (CPT) e a Comissão Pontifícia Justiça e Paz do Paraná (CPJP/PR) 
exerceram papel de profetismo ao assumirem o que se convencionou chamar no trabalho 
de vanguarda da renovação eclesial.

Mais do que elencar fatos da história que poderiam se estender infinitamente, os 
envolvimentos sociais discutidos tornam-se excepcionais porque concentram em si carac-
terísticas suficientes para explorar o sentido e significado das ações do sujeito. Ao optar 
por esta abordagem, abria-se “como que” uma fenda privilegiada para se entender, nos 
fragmentos de historicidades, a constituição do campo religioso católico da diocese de 
Foz do Iguaçu sob o ângulo da trajetória biográfica de Dom Olívio.

Notas
* Texto produzido a partir da pesquisa de doutoramento a ser defendida em março de 2009 no Programa de 
Pós-Graduação em História da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), sob o título: “Dom Olívio 
Aurélio Fazza: trajetória eclesial de um bispo em uma região de conflitos”.
** Professor do Departamento de Ciências Sociais da Faculdade Estadual de Ciências e Letras de Campo 
Mourão (FECILCAM), Paraná. E-mail:mailto:frankmezzomo@gmail.com





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 341-344, jul. 2008 341

NEM TUDO ERA NAGÔ
Cristiano Aparecido de Araújo Cruz*

Em linhas gerais, A formação do Candomblé busca evidenciar a contribuição da cul-
tura jeje na constituição do Candomblé baiano. O autor, a nosso ver, desconstrói a postura 
hoje hegemônica do dominante nagô dentro do contexto ritual e social do Candomblé 
nesse Estado. Tese que, como bem demonstra na narrativa, teve a colaboração dos inte-
lectuais que desde finais do século XIX se interessavam pelos estudos sobre as religiões 
afro-brasileira. Logo, nem tudo era nagô.

Tarefa nada fácil, fruto de uma pesquisa cuidadosa, que durou aproximadamente 7 
anos e que consistiu em recuperar a memória histórica de um grupo que, embora esqueci-
do pelos pesquisadores das religiões afro brasileira e pelo próprio povo de santo, contri-
buiu sobremaneira para o xirê (modo de ser e crer no candomblé) do culto do Candomblé 
contemporâneo. Para tanto, foi necessário um projeto interdisciplinar, no qual história e 
antropologia dialogam e revelam que a presente pesquisa é uma inovação nos estudos so-
bre as religiões afro-brasileira. São escassas as pesquisas que valorizam a importância da 
cultura jeje no processo de institucionalização do Candomblé. O mais envolvente é que o 
autor trata do assunto sem sectarismo.

O livro de Parés atende tanto aos leitores já iniciados nos estudos sobre a cultura 
afro brasileira, ávidos por novas pesquisas sobre o tema, quanto àqueles que ainda não 
tiveram contato com o assunto. Com uma narrativa consistente e ininterrupta o autor, num 
primeiro momento nos transporta para a costa oeste africana, para acompanharmos mais 
de perto como se dava o tráfico infame e percebermos as forçadas migrações internas 
causadas pelo processo de captura de negros para servirem como escravizados em terras 
americanas. Em especial, o autor se concentra nos arrabaldes do antigo reino Daomé, atu-
al Benin, e demonstra conhecer de perto os territórios que tiveram seus filhos arrancados 
pelo tráfico de escravos.

PARÉS, Luis Nicolau. A formação do Candomblé: história e ritual da nação jeje na 
Bahia. Campinas, SP, Editora da UNICAMP, 2007.

RESENHAS



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 341-344, jul. 2008342

Cristiano Aparecido de Araújo Cruz

A leitura dos primeiros capítulos leva-nos a imaginar que o Atlântico não existe, pois 
a toponímia da costa oeste africana, configurada ao sabor dos interesses dos traficantes, 
homogeneizada como Costa da Mina para se referir aos portos de embarque de negros, 
é revista pelo autor de forma precisa, como se não fosse um lugar tão distante. Por esse 
viés, o autor revê a gênese do conceito de nações africanas, como forma de diferenciar o 
negro cativo, já que este termo “não respondia a critérios políticos ou étnicos prevalecen-
tes na África, mas a distinções elaboradas pelas classes dominantes na colônia em função 
dos interesses escravistas” (Pares, 2007:24)

Utilizando dados demográficos sobre a presença jeje no Recôncavo Baiano e em 
Salvador, Parés mostra a formação étnica jeje na Bahia dos séculos XVIII e XIX, não 
simplesmente como uma denominação metaétnica, mas sim como uma identidade mul-
tidimensional. Para tanto, se utiliza de documentos históricos como: cartas de alforria, 
testamentos, escrituras de compra e venda de escravos e recenseamentos. A presença 
jeje também é vista, nas irmandades católicas, em relação de alteridade com os brancos, 
crioulos e negros angolas. Irmandades que constituíam grandes espaços de agremiações 
de escravos não só jeje, como também nagôs e bantos, para usar terminologias mais ge-
néricas, ou no dizer do autor, metaétnica.

A partir das evidências da presença jeje naquela Bahia escravista o autor mostra 
como os voduns (divindades jejes) estão presentes nas dispersas manifestações sagradas 
africanas, nos chamados calundus. Interessante notar como o autor constrói uma gene-
alogia do Candomblé baiano, a partir de comparações de práticas sagradas vigentes na 
África com as experiências religiosas africanas fora da África. São justamente nestas 
manifestações sagradas ainda não institucionalizadas, sem altares fixos para a prática de 
oferendas, traço comum no Candomblé contemporâneo, nem uma liturgia organizada, 
que se encontram os aspectos identitários dos rituais do povo jeje.

Contudo, conforme o autor é justamente a partir da fixação de altares e a práticas de 
oferendas, aspecto não encontrado também nos calundus e, posteriormente com a organi-
zação do culto a diversas divindades, somado à constituição de uma rede de contribuição 
e conflitos com os demais terreiros; que pode-se falar do surgimento do Candomblé. O 
que deve-se ressaltar, portanto, é justamente a contribuição jeje na fixação de altares (pe-
jis) dentro do cerimonial sagrado afro-brasileiro, aquilo que o autor vem a denominar de 
“complexo-altar-oferenda”. Aliado, ao surgimento das demais congregações religiosas 
afro-brasileiras no século XIX que passam a confraternizar entre si aspectos litúrgicos do 
candomblé, em Salvador e no Recôncavo, é onde estão as bases para a institucionalização 
do Candomblé Baiano.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 341-344, jul. 2008 343

Nem tudo era Nagô

O mais surpreendente de tudo isso foi como o historiador espanhol, que desde 1998 
reside em Salvador-BA, utilizou seus documentos de pesquisa - em especial o periódico 
Alabama, sugerido pelo seu colega de departamento na UFBA, João José Reis, para dei-
xar clara a contribuição da cultura jeje na institucionalização do Candomblé no século 
XIX.  A partir do periódico acima citado, que circulou em Salvador entre 1863 e 1900, 
ele analisa as informações (rastros, pistas, vestígios) que foram grafadas nas “preciosas 
descrições quase etnográficas das práticas religiosas africanas, em alguns casos presen-
ciadas diretamente pelos próprios jornalistas, que documentam a terminologia africa-
na, nome de lideres e participantes, assim como a localização de diversos candomblés” 
(Pares,2007:126), para recompor os primeiros momentos do Candomblé dito moderno e 
ressaltar a contribuição jeje na formação da religiosidade baiana, hoje basicamente prete-
rida em nome da tradição nagô.

Na sua busca pelo que está contido na gênese do Candomblé institucionalizado com 
a organização do xirê, a necessidade de cargos de Ogã (algo como um “protetor civil da 
casa”) e um calendário litúrgico estabelecido, com festas públicas e ciclo de obrigações 
privadas caras aos neófitos, o autor vai dialogando com a bibliografia sobre o tema de 
forma a se perceber uma conversa harmoniosa e de complementaridade, tanto com au-
tores brasileiros e brasilianistas, quanto com a produção de estrangeiros, em especial 
autores anglo-saxões.  O que temos então é justamente um panorama dos estudos sobre o 
Candomblé baiano, cuja presença dos jejes, nagôs e bantus são pesadas em justa medida, 
superando em muito a grande síntese acadêmica sobre o Candomblé baiano elaborada 
pelo sociólogo francês Roger Bastide (1898-1974).

Em consonância com sua proposta de mostrar permanências da cultura jeje no uni-
verso do Candomblé baiano, Parés propõe e realiza com êxito a elaboração de uma micro-
história de dois terreiros jejes: o “Bogum” localizado em Salvador e a Roça de Cima, que 
posteriormente passará a se chamar “Seja Hundé”, situado na cidade de Cachoeira, no Re-
côncavo baiano. Sua dinâmica de pesquisa não será diferente, o cruzamento de documen-
tos orais, valiosíssimo, por sinal, com a documentação escrita mostra-se sobremaneira 
eficaz. A reconstituição histórica dos terreiros estudados remonta-nos a meados do século 
XIX com a abordagem etimológica dos nomes das referidas casas jejes. Em sua narrativa 
sujeitos históricos com nomes carismáticos e perfis psicológicos temperamentais, confi-
guram a cena histórica, de forma a levar o leitor a ouvir conversas do historiador com seus 
informantes, alguns já falecidos, como é o caso de humbono Vicente, personagem que 
corrobora de forma determinante com o pesquisador, contando aquilo que os documentos 
escritos não podem dizer.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 341-344, jul. 2008344

Cristiano Aparecido de Araújo Cruz

Em continuidade, a narrativa entra no século XX, deixando perceber as dinâmicas in-
ternas dos dois terreiros, cujas disputas sucessórias constituíam os momentos mais acirra-
dos de suas histórias. Às vezes estas casas ficavam fechadas anos, devido às disputas pelo 
poder e também seguindo os costumes da tradição jeje, que impõe certos “dogmas” para 
a confirmação de uma nova gaiaku (termo jeje para designar mãe de santo). As gaiakus 
com pulso de liderança e sabedoria dos segredos dos voduns, não mediam esforços para 
ampliar, na distribuição de títulos de ogã, a rede de solidariedade na qual se inseria seus 
terreiros.

Ao terminar a leitura deste instigante livro podemos afirmar que nem tudo era nagô 
na formação do Candomblé baiano.

Nota

*Mestrando em História pela PUC-SP com a dissertação intitulada Meu materialismo me limita: o Can-
domblé de Jorge Amado sob orientação do Profa. Dra. Vera Lucia Vieira. E-mail: cristiano.clio@hotmail.
com



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008 345

UM SACERDOTE DE IFÁ NA BAHIA OITOCENTISTA
Ênio José da Costa Brito*

Lançado, em 2008, Domingos Sodré: um sacerdote africano. Escravidão, liberdade 
e candomblé na Bahia do século XIX, de João José Reis,1 desvela o “processo de ladi-
nização” do africano Domingos. Nascido em 1797, em Lagos, na Nigéria, escravizado 
aportou na Bahia na primeira metade do século XIX, em 1815. Seu destino, a fazenda do 
coronel Francisco Sodré Pereira, em Santo Amaro, no Recôncavo. A presença de inúme-
ros engenhos na região tornava-a economicamente sólida. Só nos últimos anos do século 
XIX, a província começou a sentir os reflexos da crise açucareira e das mudanças institu-
cionais que ocorriam no país.

Nesse período, Domingos Sodré, liberto em 1835, já era uma figura importante na 
capital da província, onde exerceu uma intensa atividade, até a sua morte em 1887. Para 
acompanhar a dinâmica cultural e religiosa e mais amplamente a sua experiência de vida, 
Reis optou pelo relato bibliográfico, pois, “é possível fazer dessas histórias pessoais uma 
estratégia para entender o processo histórico que constituiu o mundo moderno e, em par-
ticular, as sociedades plantadas na escravidão que dele brotaram” (REIS, 2008:315 )2.

Organizado, em sete capítulos, com um rico anexo que possibilita ao leitor um con-
tato com a documentação colonial, o que confere à leitura um sabor todo especial.  Inú-
meras fotos, em branco e preto, ilustram o texto dando um suporte visual aos relatos. O 
meticuloso Índice Onomástico facilita a pesquisa 

De Onim para Bahia

Em 1882, Domingos, entre outras coisas, declarou no seu testamento ter nascido de 
pais legítimos, Porfirio Argolo Araújo e de Bárbara de Tal, em Onim, um reino iorubá na 
África, frequentemente varrido por guerras fratricidas.

	

REIS, João José. Domingos Sodré: um sacerdote africano. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2008.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008346

Ênio José da Costa Brito

Dado as intensas relações comerciais entre o Benin e a Bahia, o destino de muitos cativos 
dessas guerras iorubas era a cidade de Salvador3. “Ao longo de toda a primeira metade do 
século XIX, cerca de quatro em cada cinco escravos que saíram dos portos do golfo de 
Benim desembarcaram na Bahia”(REIS, 2008:58).

Quando Domingos Pereira Sodré chegou no Engenho de Trindade, a Bahia atraves-
sava um momento de prosperidade. Segundo seu testamento, aí foi batizado e recebeu 
o sobrenome Sodré de seu senhor o Coronel Francisco Sodré. Senhor de muitas terras, 
engenho e escravos.Domingos viveu na comunidade do engenho, com sua numerosa es-
cravaria até 1836, quando adquiriu a liberdade “do finado Sodré”, a carta de alforria a 
recebeu de Jerônimo Pereira Sodré, filho do Coronel.

Ao transferir-se para Salvador, “iria enfrentar um ambiente cada vez mais intolerante 
para com os africanos libertos, o que incluía leis duras de controle da circulação, moradia, 
emprego, além de impostos especificamente direcionados a esse setor da população da 
cidade” (REIS, 2008:82).

O ambiente da cidade era fruto em parte do ciclo de revoltas que envolveram a Bahia 
entre as décadas de 1820 e 1830, a mais importante delas, a Revolta dos Malês, ocorrida 
na madrugada de 24 a 25 de janeiro de 18354. Após essa revolta, a pressão por parte dos 
senhores aumentou. Queriam um maior controle, mas não só, desejavam mesmo levar os 
libertos africanos a retornarem “espontaneamente” à África. A lei nº 9 de maio de 1835 
abria esta porta. “No entanto, como outros libertos do seu tempo, Domingos conseguiria 
superar barreiras legais, contornar engrenagens de dominação e negociar algum espaço 
de autonomia na terra dos brancos” (REIS, 2008:93).

Domingos Sodré morava havia dezessete anos no sobrado nº 7, na ladeira de Santa 
Tereza, perto do solar do poeta Antônio de Castro Alves e do convento de Santa Tere-
za. Esses cortiços urbanos, em geral habitados por Africanos eram vistos como lugares 
de resistência, autênticos “quilombos”. Habitações que contrastavam com as idéias de 
modernização da cidade, pautada por noções européias de higiene social e ocupação do 
espaço.

Tempo de repressão 

Uma prática antiga da polícia da cidade de Salvador, a repressão dos batuques, quase 
sempre associados ao candomblé, foi retomada pelo chefe de polícia João Antonio de 
Araújo Freitas Henriques, ao assumir o cargo. Disposto a extirpar as inúmeras práticas 
culturais de matriz africanas, como o candomblé, a capoeira e o pedir esmola das irman-
dades deu início a uma série de ações. “Entre o final da década de 1850 e o início de 1860, 
a Bahia teve alguns chefes de polícia que, diante das crescentes denúncias, adotaram uma 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008 347

Um sacerdote de Ifá na Bahia oitocentista

linha dura contra os candomblés. Esses chefes de polícia alimentaram uma espécie de 
psicologia do medo a que João Henriques deu continuidade”(REIS, 2008:38).

João Henriques, por desconfiar da leniência das autoridades policiais, como o sub-
delegado Piapitinga e do controle dos escravos pelos senhores, emitiu duas circulares 
cobrando uma postura mais firme das autoridades policiais (24/04/1862) e dos senhores 
(23/04/1862) na repressão e no controle dos seus escravos. 

“Assim, a prisão de Domingos aconteceu num momento de grande tensão para os 
líderes, seguidores e clientes do candomblé e de outras práticas religiosas associadas 
aos africanos”, sublinha Reis (REIS, 2008:52). No dia 25 de julho de 1862, a polícia, 
comandada pelo subdelegado Pompilio, invadiu a casa, prendendo Domingos Sodré e as 
pessoas que lá estavam. Entre as pessoas presas encontrava-se Delfina da Conceição-que 
vivia do comércio ambulante-, com quem o liberto cassaria aos 4 de fevereiro de 1871, 
na Igreja Católica.

No dia seguinte, 26 de julho, a polícia voltou para revistar cuidadosamente a casa. 
Na leitura do “Auto de busca e achada”, percebe-se que para o subdelegado, a casa de 
Domingos Sodré era um “quilombo urbano” no qual se realizavam cerimônias de Can-
domblé.  

O subdelegado encontrou vários objetos rituais como chocalhos de metal, santos 
de pau (Exu), cutelo cego, espadas e búzios (conchas) considerados como portadores 
de força mística. “O deus Olokun, senhor do mar, muito popular em Lagos, a terra de 
Domingos, era especialmente identificado por suas relações míticas e místicas com o uso 
de contas e conchas” (REIS, 2008:120). Para Reis, os objetos rituais aprendidos na casa 
do liberto indicam ser ele um babalaô, um sacerdote de Ifá, divindade da adivinhação. 
Sacerdote importante, a ponto de ser chamado de papai Domingos. Ele prestava serviços 
nos candomblés estruturados e em casa aconselhando sem chamar muita atenção

O subdelegado encontrou, ainda, numa cômoda de Jacarandá, roupas bordadas com 
as iniciais D.S( de Domingos Sodré) e D.C ( de Delfina Conceição). “Seja qual for a ra-
zão daquelas iniciais, elas revelam demarcação de propriedade, e depõem sobre relação 
pessoal e noção de privacidade raramente registradas nos documentos a respeito do modo 
de vida africano na Bahia na época”(REIS, 2008:116).

Adivinho e curandeiro

A preparação para exercer a atividade divinhatória era longa. Talvez Domingos Sodré 
tenha iniciado a sua em Lagos. Tanto o método Ifá de adivinhação, como o erindinlogum-
com dezesseis búzios-,eram muito utilizados na Bahia oitocentista. Daí o sucesso dos 
“dadores de ventura” entre os escravizados nagôs. Na diáspora, as práticas divinatórias 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008348

Ênio José da Costa Brito

ganharam um perfil híbrido ao passarem por transformações, sem, contudo perderem os 
seus fundamentos rituais. “O sacerdócio de Domingos, se foi como penso, é comparável 
ao do famoso bababaô baiano Martiniano Eliseu do Bonfim, que na sua juventude fora 
contemporâneo de Domingos”, afirma Reis (2008:140).

Mesmo sendo permitidas “outras práticas” religiosas, os legisladores não estavam 
dispostos a tolerar manifestações de cunho afro-brasileiro. “No Brasil imperial, as prá-
ticas religiosas de matriz africana existiam numa espécie de limbo jurídico. Não eram 
consideradas religião pelas autoridades e passíveis de serem toleradas conforme rezava a 
Constituição” (REIS, 2008:142). Sem respaldo legal, a repressão era legitimada por leis 
locais, especialmente, pelas posturas municipais.

Domingos Sodré foi preso devido à suspeita de receber objetos roubados para rea-
lizar serviços para amansar senhores. Prática presente no mundo luso-atlântico e muito 
difundida na Bahia, no oitocentos. Certamente, ele fornecia ervas e garrafadas não só para 
amansar senhores, como para ajudar na obtenção da alforria. 

Era também diretor da junta de alforria. As juntas de alforria da Bahia se inspiraram 
nas esusu, instituição de crédito iorubá, tendo suas especificidades. Domingos Sodré es-
teve na direção de uma junta de alforria por um bom tempo, o que revela seu prestígio 
entre os compatriotas. “As juntas africanas de alforria representavam, ao mesmo tempo, 
um esforço de solidariedade coletiva para muitos, uma oportunidade coletiva para mui-
tos, uma oportunidade de negócio para alguns e uma chance de marretagem para outros” 
(REIS, 2008:222).Com freqüência explodiam brigas entre os afiliados, por problemas 
financeiros.

Domingos Sodré foi liberado, em 30 de julho de 1862, por ter ficha policial limpa, 
por ter a proteção de pessoas importantes da sociedade, mas não deixou de ser admoes-
tado a largar o candomblé e ameaçado de deportação. A política de deportação tinha sido 
implantada após a revolta dos Malês, em 1835. Domingos Sodré tinha consciência da gra-
vidade da ameaça e tinha conhecimento dos casos de Rufo (1855), Grato (1859), Gonçalo 
Paraíso (1861) e Constança de Araújo (1861) todos do candomblé, todos deportados para 
a África por serem feiticeiros e “dadores de ventura”.

Os jornais Alabama (1869), o Diário da Bahia (1862), autoridades civis e religiosas 
eram unânimes em afirmar que: “Os candomblés continuavam a bater com força e a 
recrutar novos adeptos, enquanto a campanha repressiva prosseguia” (REIS, 2008:180). 
Não estava circunscrito só à cidade negra; adeptos brancos freqüentavam por acreditarem 
nos poderes curadores e divinatórios de seus sacerdotes.

A prisão de Domingos Sodré ocorreu, pois, “sua atuação foi vista como favorável 
à resistência escrava, daninha à economia escravista e à hegemonia senhorial, estor-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008 349

Um sacerdote de Ifá na Bahia oitocentista

vo à ordem civilizada que a elite educada desejava cultivar em terras baianas” (REIS, 
2008:186).

Candomblé e junta, feitiçaria e alforria estavam profundamente interligados na vida 
do adivinho-curandeiro Domingos Sodré. Ele fora preso sob acusação de ajudar escra-
vos a se libertarem. Certamente, recorria aos jogos de adivinhação para orientá-los. No 
entanto, as promessas de liberdade passavam pela junta. A alforria era uma peça chave 
da política de controle paternalista, só rompida com a lei de 28 de setembro de 1871, que 
possibilitou aos escravos amealhar o seu pecúlio.

Domingos Sodré conciliou a atividade de chefe de uma junta de alforria, com a posse 
de escravos em épocas diferentes, escravos que foram alforriados ou vendidos ao longo 
do tempo.5 Entre o grupo de libertos que possuíam escravos, ele ocupava uma posição de 
destaque. Com o fim do tráfico, os pequenos escravistas venderam seus escravos, apro-
veitando o preço e acompanhando o deslocamento do mercado, passaram a investir em 
imóveis.  “A carreira de Domingos Sodré como chefe de junta é representativa de traje-
tória dessas instituições africanas, que se formaram como instrumento para superação da 
escravidão e declinaram com ela” (REIS, 2008:305).

Teia de relações

Domingos Sodré, ao longo de sua vida, fez inúmeras amizades não só com os de sua 
nação, como com pessoas de outras nações africanas e teceu uma sólida rede de relações 
entre os brancos. Entre seus amigos africanos encontra-se Manoel Joaquim Ribeiro, que 
ainda como escravo comerciava com a África e obteve do seu senhor licença para possuir 
escravos. Era um grande festeiro, para alguns candomblezeiro. Já liberto adquiriu bem de 
raiz, em nome dos filhos, devido a Lei Provincial nº 9 de 1835, que proibia escravos te-
rem bens de raiz. Morreu rico, aos 90 anos, aos 20 de junho de 1865. Riqueza amealhada 
graças ao trabalho de seus escravos e escravas.

Outro amigo, o liberto Cipriano José Pinto, candomblezeiro confesso, talvez um sa-
cerdote do bori haussá, dono de um pequeno comércio. Domingos Sodré o acusou de ca-
lote, por ter pedido uma boa quantia de dinheiro emprestado e não ter pago. Cipriano teve 
sua roça invadida e foi preso, em 30 de março de 1853, quando o rumor de uma revolta 
escrava tinha espalhado o medo por toda a cidade. Aos 8 de agosto de 1854 foi deportado 
para a Costa da África.

Outro liberto, com o qual tinha uma sociedade, se chamava Antão Pereira Teixeira, 
“um dos mais afamados feiticeiros da capital”, segundo a crônica da época. Antão Teixei-
ra já conhecido da polícia por ter entrado em litígio com outro escravo a quem emprestara 
dinheiro para libertar-se. Prática muito comum em Salvador, por sinal uma prática de 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008350

Ênio José da Costa Brito

matriz africana, a penhora.  Preso em 1872, foi expulso em 1875.
“As relações de Domingos Sodré com Manoel Joaquim Ribeiro, Cipriano José Pinto, 

Antão Teixeira e Mãe Mariquinhas, e outros acusados de feitiçaria sugerem a sua parti-
cipação numa rede social e religiosa africana” (REIS, 2008: 270). Rede cosmopolita, na 
qual os libertos, hegemônicos no candomblé oitocentista baiano, trocavam experiências, 
se ajudavam mutuamente e guardavam muitos segredos.

 Domingos Sodré professava o candomblé e o catolicismo. “Ele foi batizado, 
batizou,casou-se e morreu na Igreja, viveu como católico, embora não somente como tal” 
(REIS, 2008:282). Casou-se na Igreja, aos 9 de junho de 1850, batizou várias crianças e 
como membro da Irmandade do Rosário dos Pretos, ao morrer no dia 3 de maio de 1887, 
aproximadamente com 90 anos , teve um enterro pomposo. O catolicismo professado por 
Domingos era popular. “Quando a polícia invadiu a casa de Domingos, foram encontra-
dos um rosário de ouro, retratos emoldurados de Santos Católicos a cobrir as paredes da 
sala, além de um bem cuidado oratório” (REIS, 2008:280).

Ele não mediu esforços para legitimar-se como membro da nação brasileira, teceu 
relações extra-africanas, utilizou recursos jurídicos da sociedade soteropolitana e deu si-
nais de aculturação, como ter flores na janela de sua casa e vestir a farda da independência 
ao ser preso.

Considerações

Em Domingos Sodré, um sacerdote africano, João José Reis convida seus leitores 
a acompanharem a trajetória de vida de Domingos Sodré, africano, escravizado, liberto, 
advinho, feiticeiro, sacerdote nagô e homem de bens. O livro consolida uma perspectiva 
historiográfica, entre nós, que gradualmente vinha se firmando no bojo da renovação dos 
estudos historiográficos sobre a escravidão6, a de acompanhar trajetórias individuais de 
escravizados que conseguiram se libertar. Refazer esses percursos marcados pelas mais 
diversas experiências, reveladoras da vida de ex-escravo, é desafiador, pois, em geral, 
não deixaram nada escrito sobre si. A pesquisa requer a utilização de fontes diversificadas 
e cruzamentos de dados. Um dos primeiros textos escritos nesta perspectiva é o de Luiz 
Mott, Rosa Egipciana, uma santa africana no Brasil7, o autor trabalha organicamente 
com esse gênero narrativo, até então pouco explorado pelos historiadores.

Em 1994, Keila Grinberg publicou Liberata, a lei da ambigüidade: as ações de li-
berdade da Corte de Apelação do Rio de Janeiro no século XIX8. A autora relata a vida 
da escrava Liberata, nascida em 1790, que consegue libertar-se em 1814, depois de uma 
intrincada disputa judicial. Em 1997, o livro Dom Oba II D’África, o príncipe do povo. 
Vida, tempo e pensamento de um homem livre de cor, de Eduardo Silva, resgata a fasci-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008 351

Um sacerdote de Ifá na Bahia oitocentista

nante história de um filho de africanos forros nascido em Lençóis, no sertão da Bahia, por 
volta de 1845. Nas palavras do autor: o “livro procura recuperar aspectos do cotidiano, 
ambiência cultural e universo simbólicos prevalecentes entre escravos, libertos e homens 
livres de cor do Brasil do século XIX, através de um estudo de caso da vida e pensamento 
do auto-intitulado Dom Oba II D’África (Obá significando’REI’ em iorubá), um ‘ Tipo 
de rua’ que viveu na cidade do Rio de Janeiro nas últimas décadas da escravidão e do 
Império”9.

 Regina Célia Lima Xavier, em 1996, publica, A conquista da liberdade. Libertos 
em Campinas na segunda metade do século XIX10·, que trilha as mesmas veredas. Xavier 
reconstrói a história de vida de homens e mulheres que conseguiram libertar-se na região 
de Campinas. Como Grinberg e Silva empreenderam uma ampla pesquisa consultando 
inúmeras fontes. Cruzando dados, visualizou a vida de escravos e escravas que viveram 
o tempo de escravidão e o pós-abolição. Com esta pesquisa, começava-se a romper um 
paradigma tão presente na historiografia sobre a escravidão, o da separação radical entre 
estes dois momentos. Em 2008, publica Religiosidade e escravidão no século XIX: mestre 
Tito11. Tito Camargo de Andrade, o mestre Tito, é um centro africano nascido em 1818. 
Com apenas 11 anos, já era escravo de um dos fazendeiros mais ricos da Vila de São 
Carlos, na província de São Paulo, Floriano de Camargo Penteado. Diz a autora termi-
nando a apresentação do livro: “Nas páginas que se seguem, o leitor poderá seguir Tito de 
Camargo e descortinar aspectos muito variados das experiências históricas em Campinas, 
ao vê-lo transitar entre revoltas e epidemias e ao imaginar seus passos nas ruas a pedir 
esmolas para a igreja e a irmandade de São Benedito. O percurso de Tito deve conduzir a 
diferentes dimensões da vida social, não se restringindo a fronteiras preestabelecidas”12.

Reis, ao acompanhar os passos de Domingos Sodré no Recôncavo e em Salvador, 
compõe um quadro sócio- político-religioso no interior do qual apresenta sinteticamente 
informações para a compreensão da sociedade escravista do século XIX. Para Reis, “As 
biografias de africanos e de seus descendentes permitiram perceber sob um novo ângulo, 
e de maneira mais humana, o movimento ampla da história, seja do tráfico de escravos, da 
ascensão e queda da escravidão no Novo Mundo, da reconfiguração do Velho Mundo pela 
colonização e pelo escravismo, enfim da formação de sociedades, economias e culturas 
atlânticas. (REIS, 2008:315).

Texto respaldado numa ampla base documental e escrito com elegância. Agrada não 
só aos especialistas, como a leitores desejosos de conhecer um pouco mais do nosso pas-
sado que ainda se reflete tanto no nosso presente.

A vida de Domingos Sodré é narrada como engenho e arte, nas palavras do autor: 
“a vida de Domingos se desenvolve como parte desse embate cultural e serve como guia 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 345-352, jul. 2008352

Ênio José da Costa Brito

para narrar a história do candomblé na Bahia de seu tempo” (REIS, 2008:19). O leitor 
ao acompanhar esse sacerdote nagô, não só compreenderá aspectos da cultura africana, 
como as forças que levaram à sua transformação e o legado que ela nos deixou.

Notas

1 REIS, João José. Domingos Sodré: um sacerdote africano. São Paulo: Companhia das Letras, 2008.
2 Só na década de 1970, a historiografia começou a dar importância aos libertos. Os estudos de Kátia M. 
de Queiroz Mattoso e Stuart B. Schwartz foram responsáveis  por essa valorização. Ver  MATTOSO, 
Kátia M. de Queiroz. A propósito de Cartas de alforrias – Bahia, 1779-1850. In: ANAIS DE HISTÓRIA DE 
ASSIS, n.4, p.23-52, 1972; SCHWARTZ, Stuart B. The manumission of slaves in colonial Brazil. Bahia, 
1684-1745. In: HISPANIC AMERICAN HISTORICAL REVIEW ,v. 45,n.4, p.603-635, 1974. Artigo tradu-
zido em  ANAIS DE HISTÓRIA, n.6, p.71- 114,1974.
3 Entende-se, então, o fato de Obá Osinlokun ter sido uma das primeiras lideranças estrangeiras a reconhe-
cer a independência (Cr. REIS, 2008: 58)
4 Para uma visão abrangente da revolta dos malês ver a obra já clássica de  REIS, João José. Rebelião 
escrava no Brasil. A história do levante dos Malês em 1835. Edição revista e ampliada. São Paulo: Com-
panhia das Letras, 2003.
5 À medida que os libertos ganham espaço nos estudos historiográficos, facetas de suas vidas são revela-
das, como, sua presença entre os senhores de escravos. Ver o sugestivo estudo de LUNA, Francisco Vidal; 
COSTA, Irani Del Neruda. A presença do elemento forro no conjunto de proprietários de escravos. In: 
CIÊNCIA E CULTURA, n.32, p.836-841, 1980.
6 Para uma visão mais ampla da renovação dos estudos historiográficos ver BRITO, Ênio José da Costa. 
Historiografia e Escravidão: novos desafios para a história da Igreja, in: CAMINHOS, v.4, n.1, p.95-114, 
jan./jun. 2006.
7 MOTT, Luiz. Rosa Egipciana, uma santa africana no Brasil. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1993.
8 GRINBERG, Keila. Liberata, a lei da ambigüidade: as ações de liberdade da Corte de Apelação do Rio 
de Janeiro no século XIX. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1994.
9 SILVA, Eduardo. Dom Oba D’África, o príncipe do povo. Vida, tempo e pensamento de um homem livre 
de cor. São Paulo: Companhia das Letras, 1997, p.11.
10 XAVIER, Regina Célia Lima.  A conquista da liberdade. Libertos em Campinas na segunda metade do 
século XIX. Campinas: CMU/UNICAMP, 1996. 
11 XAVIER, Regina Célia Lima, Religiosidade e escravidão no século XIX: mestre Tito. Porto Alegre: 
UFRGS, 2008.
12 Ibidem, p.31.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 353-356, jul. 2008 353

Do campo santo à necrópole
Jane Rodrigueiro*

Nesta obra, a autora analisa as transformações no comportamento cultural e social 
em torno da morte no Rio de Janeiro na segunda metade do século XIX. Para identificar 
as bases das práticas e as expressões do catolicismo diante do fenômeno da morte, Clau-
dia Rodrigues retorna ao século XVIII e recupera a documentação produzida pelo poder 
eclesiástico os denominados manuais de bem morrer e também os testamentos produzi-
dos pelos diversos segmentos da sociedade daquele período.

 Nesse contexto, a autora faz uma criteriosa retrospectiva histórica conduzindo o 
leitor ao percurso histórico e social da morte desde os padrões determinados pela Igreja 
até a extinção do seu controle com a lei de secularização dos cemitérios implantada na 
República.

De acordo com a autora, entre o século XVIII e metade do XIX a preocupação pelo 
cumprimento das obrigações e ensinamentos da Igreja frente ao fenômeno da morte era 
um fator que permeava o cotidiano dos católicos no Rio de Janeiro. Deste modo, ela ex-
plica que a preparação para morrer em paz com a Igreja supunha que os  fiéis tivessem 
o “dever cumprido” como condição para salvação de sua alma das entranhas  do purga-
tório-, situação que se dava por meio do arrependimento, dos testamentos e também dos 
sacramentos.

 Claudia Rodrigues mostra que essas condições faziam parte de um conjunto pedagó-
gico elaborado pela Instituição eclesiástica e tinha como base a preparação para a morte. 
Preparação esta que se dava através da intercessão dos santos, dos anjos, da Virgem e de 
Cristo, da contrição, do cumprimento dos sufrágios, e ainda dos bens deixados para Igreja 
com vista ao preparo do cerimonial fúnebre.

Com a condição hegemônica do poder eclesiástico em torno das representações so-
ciais da morte a pedagogia do medo implantada pela Igreja foi um instrumento eficaz na 

RODRIGUES, Claudia. Nas fronteiras do além: a secularização da morte no Rio de 
Janeiro (séculos XVIII e XIX). Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 2005, 392p.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 353-356, jul. 2008354

Jane Rodrigueiro

construção de uma memória social da morte no Rio de Janeiro em virtude de construir um 
imaginário naquela sociedade sobre o pensar e o sentir a morte. Assim, a morte era temida 
entre aquela população e todas as precauções possíveis com o seu preparo deveriam ser 
realizadas sob a égide de um padrão católico para que se evitasse a surpresa ao morrer e 
se garantisse a chegada da “hora derradeira”.

A garantia da boa morte segundo revela Rodrigues se dava através da redação dos 
testamentos, com ela o moribundo realizava os pedidos de intercessão de sua alma, fazia 
sua profissão de fé católica, determinava a forma de seu cerimonial funerário, realizava os 
pedidos de sufrágios de sua alma e de outrem, estabelecia legados e doações pias e deter-
minava sobre o destino de seus bens. Diz a autora: “o testamento foi utilizado como um 
meio de exteriorizar o sentimento religioso e a fé em Deus que diziam ter, a obediência 
aos preceitos do catolicismo, a crença em seus dogmas” (p.38).

Posteriormente, no início do século XIX com o processo de laicização da sociedade 
decorrente das idéias iluministas, a autonomia eclesiástica sobre o morrer foi gradativa-
mente sendo fragilizada devido aos constantes questionamentos e críticas da elite intelec-
tual e da sociedade civil acerca do seu controle sobre a morte e fundamentalmente sobre a 
proibição da Igreja quanto ao enterramento dos acatólicos nos cemitérios públicos, tendo 
como ponto de partida a transferência dos sepultamentos que tornaram-se  distantes das 
Igrejas e das cidades.

Nesse contexto a obra ressalta que o discurso e atuação dos médico-higienistas foram 
determinantes na afirmação acerca das enfermidades procedentes da proximidade dos 
mortos junto aos vivos e na disseminação de políticas públicas preventivas quanto ao 
controle das patologias como meio de expandir a expectativa de vida entre as pessoas.

Claudia Rodrigues aponta que já na segunda metade do século XIX, diversos seg-
mentos da sociedade civil e estatal, implementavam ações como forma de garantirem 
o distanciamento da dependência para com a  burocracia eclesiástica e da jurisdição da 
Igreja sobre as instituições sociais que tornavam-se obstáculos aos projetos políticos e 
econômicos do aparelho Estatal, no entanto, a Igreja ainda assumiria para si  o controle 
social mantendo-se o regime de união entre Estado e Igreja que posteriormente tornou-se 
cada vez mais conflitante. 

Os diversos casos de interdição da Igreja em cemitérios públicos dos não católicos, 
em torno de 1870, culminaram em um projeto discutido junto a câmara dos deputados 
e fundamentado pela defesa civil sobre o processo de secularização dos cemitérios cujo 
teor da lei desvincularia efetivamente a organização e administração da jurisdição ecle-
siástica passando ser de responsabilidade e competência do município tendo em vista 
o projeto se tratar da municipalização dos cemitérios. Rodrigues deixa claro que essa 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 353-356, jul. 2008 355

Do campo santo à necrópole

transição administrativa promoveu uma nova concepção de cemitério uma vez que a no-
ção de campo santo passou a dar lugar à noção de necrópole, fato que trouxe alterações 
culturais na forma de compreender a morte que vista antes na esfera do sagrado passou a 
ser entendida na esfera material.

Nas fronteiras do além: a secularização da morte no Rio de Janeiro (séculos XVIII 
e XIX) nos fala de um complexo conflito travado entre o direito civil e o eclesiástico 
com vista ao controle administrativo sobre as instituições sociais no caso específico dos 
cemitérios. Porém a obra vai além quando demonstra o combate à jurisdição eclesiástica 
sobre os cemitérios unicamente relacionados a um poderio institucional pela distinção 
dos espaços uma vez que a Igreja, embora não atuasse mais administrativamente, mante-
ria o cerimonial religioso. Assim, a obra revela que em nenhum momento o processo de 
secularização negou o aspecto religioso e tão pouco a vida no além túmulo.

No entanto, fica evidente a preocupação da autora em demonstrar que a secularização 
alterou consideravelmente as práticas e representações em torno da morte e do morrer.
Essas alterações podem ser verificadas nos conteúdos dos testamentos analisados na se-
gunda metade do XIX que comparados aos do XVIII  já não continham longos detalhes 
relativos as preocupações escatológicas e soteriológicas, apresentavam esvaziamento das 
invocações intercessoras, simplicidade e/ou desaparecimento das menções de sufrágios, 
e formulações laicas que  passaram a substituir as soteriológicas, além das modificações 
da esfera jurídica que passaram a intermediar a redação dos testamentos.

Rodrigues ressalta que o gradativo desaparecimento do conteúdo escatológico e so-
teriológico dos testamentos não retiraram dos fiéis a preocupação em torno da morte, diz 
ela: “as preocupações em torno da morte não desapareceram completamente. Transfor-
maram-se, é claro perdendo parte significativa do temor, mas não deixaram de existir, 
tendo-se projetado para o interior da vivência religiosa dos fiéis” (p.325).

Para trilhar a redefinição do papel da religiosidade procedente das mudanças das prá-
ticas e representações acerca da morte a partir da metade do século XIX, a autora utiliza 
a categoria de secularização compreendendo-a como isoladora da hegemonia religiosa 
sobre a sociedade à medida que a Igreja enquanto instituição perderia seu poder de inter-
venção social e também como responsável pelo processo de emancipação cultural, pro-
movendo nos indivíduos maior autonomia religiosa. Outro conceito muito bem utilizado 
por Rodrigues é o de laicização que encontra-se associado aos debates da esfera política, 
sendo com isso um termo mais restrito sobre as formas de administração civil.

Entre os vários méritos da obra, destaca-se a metodologia utilizada no trabalho com 
as fontes documentais. Claudia Rodrigues recupera a documentação testamentária, re-
gistro de óbitos, fontes jornalísticas, registros civis dos séculos XVIII e XIX e criterio-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 353-356, jul. 2008356

Jane Rodrigueiro

samente os analisa, compondo-os em sua obra por meio de fragmentos, tabelas, que não 
somente ilustram o trabalho, mas demonstram todo o processo da pesquisa por meio da 
comparação de dados e datas. A obra representa excelente arsenal para os pesquisadores, 
tornando-se leitura indispensável aqueles que pretendem conhecer a trajetória da história 
da morte.

Notas

* Mestre em Ciências da Religião pela PUC-SP. E-mail: janerodrigueiro@gmail.com



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 357-362, jul. 2008 357

LIBERTAÇÃO DA IDEOLOGIA:  
a perspectiva de Enrique Dussel sobre a história 

da Teologia da Libertação
Lucelmo Lacerda*

Enrique Dussel nasceu na Argentina, em 1934. Entre 1953 e 57 se gradua em filosofia 
e em 1959 recebe o doutoramento em filosofia pela Universidad Complutense de Madrid, 
na Espanha. Na década seguinte se doutora em Teologia e História pela Universidade 
Sorbonne e recebe um título de Estudos da Religião pelo Instituto Católico de Paris.

Em 1968 volta à Argentina e passa a lecionar na Universidad Nacional de Cuyo, 
lá desenvolve suas reflexões e formula sua teoria da Filosofia da Libertação. Engajado, 
passa a ser perseguido pela ditadura, em 1973 sofre um atentado à bomba, é expulso da 
Universidade em que dá aula e seus livros são proibidos por seu caráter marxista.

Dussel então se radica no México, onde passa a lecionar na Universidad Autónoma 
Metropolitana, unidade de Iztapalapa (1975) e na Universidad Nacional Autónoma de 
México (1976). Sua reflexão se dá nos campos da História, Teologia e principalmente da 
Filosofia.

O livro possui três capítulos, o primeiro, Ideologia e História da Teologia, em que o 
autor trata de pontuar como vê a teologia, trabalhando com uma noção de ideologia como 
falsa consciência, como “representação que na função prática oculta a realidade” (p. 12).

Ao tratar dos primeiros cristãos, demonstra como seus escritos são claramente de-
sideologizantes, posto que sua base social era dos estratos sociais desprezados. Mas de-
monstra como, aos poucos, a Igreja assume o pensamento helenístico e suas formulações 
encobridoras das contradições sociais, primeiro das estruturas imperiais e depois monár-
quicas e feudais, chegando, pois, à defesa da democracia liberal.

A partir dessa perspectiva aponta a dificuldade de uma teologia da libertação a partir 
do centro do capitalismo, uma vez que o mesmo possui uma tendência dificilmente esca-
pável de camuflar as contradições entre centro e periferia, tendendo antes a encarar essa 
contradição como acidental e circunstancial.

DUSSEL, Enrique. Teologia da Libertação: Um panorama de seu desenvolvimento. 
Tradução de Francisco da Rocha Filho, Petrópolis-RJ, Vozes.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 357-362, jul. 2008358

Lucelmo Lacerda

No segundo capítulo, História da Teologia na América Latina I, Dussel trabalha as 
cinco primeiras épocas da teologia do continente latino-americano. Na primeira, desde 
1511, denominada Teologia profética entre a conquista e a evangelização, aparece, para o 
autor, como a primeira Teologia da Libertação - TL. É em 1511 que Antonio de Montesi-
nos faz seu primeiro discurso profético em defesa dos indígenas, ouvido por Bartolomeu 
de Las Casas, que converter-se-á a esta causa em 1514.

Para Dussel “Essa conversão profética poderia ser considerada como o nascimento 
da teologia da libertação latino-americana” (p. 26; grifo do original), embora composta 
também por outros agentes.

Nessa primeira TL não havia um acento acadêmico na formulação, uma vez que 
não havia centros de estudo na América Latina, mas seu momento político, voltado para 
a ação era deveras acentuado. Las Casas não só refuta as ideologias de justificação de 
guerra justa contra os indígenas e da escravidão destes como aponta larga justificação de 
uma guerra justíssima dos nativos contra os “conquistadores”.

Lemos, já no primeiro capítulo, a forma de operacionalização do conceito de ideo-
logia por Dussel. Para ele, como dito, a ideologia é o mecanismo de encobrimento das 
contradições sociais. Toda teologia de desvelamento dessas contradições ele denominará 
de Teologia da Libertação, ainda que não compreenda os aspectos teológicos que com-
põem a Teologia da Libertação contemporânea1. Por outro lado, ele mesmo não aborda 
as contradições dos “libertadores” que louva, como Las Casas. Nesse sentido, podemos 
dizer que diante de tão restrito conceito de ideologia, ele próprio se faz ideológico para 
valorizar a historicidade da Teologia da Libertação.

A segunda época, A teologia da cristandade colonial (1553-1808), é quando surgem 
os institutos teológicos no continente e uma teologia profundamente ideológica, isto é, 
encobridora da realidade, chegando, na melhor das hipóteses, a expressões reformistas. A 
mais avançada posição dessa geração de teólogos é a reflexão teórica sobre a propriedade 
guarani, que depois irá permitir a formação das reduções paraguaias.

A terceira época, Segunda Teologia da Libertação. Teologia revolucionária diante 
da emancipação contra a Espanha e Portugal (desde meados do século XVIII). Segundo 
Dussel “na segunda parte do século XVIII surge explícita uma nova teologia da liber-
tação. Mas as pessoas que proferem essa teologia são os indígenas, os criollos contra 
seus antigos mestres de cristianismo: contra os espanhóis e portugueses” (p. 34; grifo do 
original).

Remete-se especificamente a Túpac Amaru e a diversos padres que se juntaram nos 
esforços de independência. Esforço não somente feito com suor, mas com sua reflexões 
e suas formulações do propósito independentista na linguagem da fé. A teologia da cris-



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 357-362, jul. 2008 359

Libertação da ideologia

tandade, que justificava o poder do Rei, agora se volta contra ele desvelando a exploração 
que a condição colonial representava.

A quarta época, A teologia neocolonial na defensiva (até 1930) é marcada pela acei-
tação pelo Papa Gregório VI, da emancipação neocolonial, em 1831 e pela crise das 
oligarquias neocoloniais.

Por um lado, o Concílio Vaticano I e seus teólogos exercem forte influência sobre a 
Igreja da América Latina, acentuando o processo de romanização e do desenvolvimento 
de um conservadorismo tradicionalista, agrário, por outro, as elites caminham rumo ao 
positivismo e, em alguns países, a um anticlericalismo.

A quinta época, A Teologia da “Nova Cristandade” (desde 1930), trata do período do 
desenvolvimento da Ação Católica e do “Populismo” na América Latina. Teologicamen-
te, a mudança fundamental é de uma postura tradicional-agrária para uma abertura para o 
ethos burguês, construindo uma teologia do desenvolvimento.

A ascensão do populismo em quase todo o continente, para Dussel, representa o fim 
do liberalismo militante, positivista e abre espaço para uma nova aproximação entre a 
Igreja e o Estado, e a teologia da Ação Católica legitimou o estado populista.

Para o autor, a justificação do estado populista por parte dessa teologia, fundamenta o 
dualismo das ordens, a sagrada, de domínio da Igreja e a temporal, de domínio do estado, 
sem recusa de parceria com a Igreja. A Ação Católica era interclassista (para Dussel, as-
sim exigia o populismo) e sua crítica ao estado era sempre como exigência de poder para 
a Igreja, no que realmente houve sucesso.

Com a Igreja tendo maiores estruturas, irromperam diversos centros de estudo na 
América Latina, tais como Bogotá, Lima, Rio de Janeiro, São Paulo, Medellín, Quito, 
Guatemala, Buenos Aires e Córdoba, entre outros.

Também surgem os movimentos bíblico e litúrgico em todo o mundo, inclusive na 
América Latina, que desembocarão em modificações da Igreja no Concílio Vaticano II.

O terceiro capítulo, História da Teologia na América Latina II, é a descrição da sexta 
e atual época da teologia, dividida em cinco períodos. No primeiro, Da Teologia euro-
péia à latino-americana (1959-198), há dois fatos fundantes: o primeiro é a Revolução 
Cubana e o segundo é a convocação do Concílio Vaticano II, que iria modernizar a Igreja 
Católica, ambos em 1959.

Três linhas avançam: a colegialidade episcopal, gerando uma nova postura nos bis-
pos; a relação dos jovens com a política, na própria Ação Católica (já em crise) e um 
desenvolvimento de uma nova relação entre fé e política.

O período começa influenciado pela Teologia da Revolução européia e se junta com 
a experiência latino-americana. Marcantes foram à aspiração de pobreza pela Igreja e 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 357-362, jul. 2008360

Lucelmo Lacerda

a experiência classista da Juventude Operária Católica - JOC, para que começasse a se 
desenvolver uma nova linha teológica autóctone.

Dussel também remonta variados eventos de reflexão teórica teológica, mas antes de 
discorrer precisamente sobre esse período, o livro passa rapidamente pelas causas do fra-
casso da Ação Católica, apontando o fim do populismo como o principal deles e fala como 
esse processo aconteceu em alguns países. Em relação ao Brasil afirma “A derrubada de 
Vargas no Brasil (que se suicidou por não poder resistir à pressão do embaixador norte-
americano)” (p. 51). O autor comete um equívoco pontual, mas significativo, quando trata 
do Brasil, o que ocorre ainda outras vezes, a primeira, no que tange ao período subseqüen-
te, em que o autor lembra o processo de radicalização da Juventude Universitária Católica 
– JUC, que acabou criando a Ação Popular, que Dussel chama equivocadamente de “um 
pequeno partido político” (61), quando na verdade se trata de  um movimento popular 
não atrelado à Igreja e de caráter marxista-leninista. E a segunda, na data de eleição que 
marca a hegemonia da TL na CNBB, a data apontada pelo autor, 1968, para essa eleição, 
está equivocada, Dom Lorscheider foi eleito somente em 1974.

No segundo período, Formulação da Teologia da Libertação (1968-1972), Dussel 
vai tratar dos elementos teóricos que contribuem para sistematização da TL. São os prin-
cipais: a Teoria da Dependência, as concepções pedagógicas de Paulo Freire, incorpora-
das como prática social no MEB, o método da JOC, ver-julgar-agir e a tese gramsciana 
da prioridade da ação, isto é, de que reflexão crítica é um momento segundo da teologia, 
posto que a práxis a ela se antepõe como prioritária.

Começam a surgir várias publicações e eventos que darão os primeiros contornos 
da TL. A discussão do pobre como povo ou como classe aparece em seu interior, sendo 
que esta era majoritária, centrando-se na contradição capital\trabalho, enquanto aquela 
(da qual Dussel comunga) tentava antepor mais a relação dependência\independência, 
aproximando a burguesia nacional.

O terceiro período, A Teologia da “Igreja dos Pobres” no cativeiro e no exílio (1972-
1979), é aquele em que o autor trabalha o processo de reação à TL em um duplo movi-
mento. Dentro da própria Igreja latino-americana, a XIV Assembléia do Conselho do 
Episcopado Latino-Americano, com a Eleição de Dom López Trujillo marca um processo 
de oposição à TL que iria se articular não somente no continente, mas em todo o mundo. 
Na sociedade, o advento do militarismo marca dura perseguição à TL.

Por outro lado, a Teologia da Libertação também ganha o mundo e organiza-se a 
Conferência de Teólogos do Terceiro Mundo, que vai expandir a TL a outras realidades 
do mundo periférico. Do ponto de vista teológico surge uma cristologia inovadora a partir 
de Leonardo Boff, passando por Jon Sobrino enquanto Clodovis Boff defende sua tese de 
doutorado que trata especificamente do método para a produção teológica.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 357-362, jul. 2008 361

Libertação da ideologia

Na descrição deste período, Dussel afirma que a Igreja do Brasil, institucionalmen-
te, vai assumir a Teologia da Libertação a partir da eleição de Dom Aloísio Lorscheider 
como presidente da CNBB.

O quarto período A Teologia latino-americana diante da revolução centro-america-
na e os novos ataques (desde 1979) é aquele marcado pela revolução da Nicarágua, com 
grande participação de cristãos e a situação explosiva de El Salvador.

Na Igreja aumenta a contradição entre as correntes mais próximas das elites e outras 
que aprofundam seu compromisso com os pobres. Especial oportunidade de confronto 
desses contraditórios foi a III Conferência Geral do Episcopado Latino-Americano, em 
Puebla, México, 1979, em que se deu à chamada Batalha de Puebla. Onze anos antes, a 
II Conferência, em Medellín, Colômbia, havia garantido as posições libertadoras como 
posições oficiais da Igreja no continente. Mas em Puebla os conservadores contavam com 
o apoio do Vaticano que interviu proibindo os teólogos libertadores de participar, impe-
dindo discussões e  fazendo admoestações públicas à TL.

Parte da Igreja Centro-americano afirma compromisso com a revolução e começa 
uma orquestração mundial contra a TL, seus principais agentes são o governo dos EUA, 
especialmente a CIA e o Vaticano.

Do ponto de vista teológico, a principal inovação da TL foi à inclusão teórica de no-
vos explorados como sujeitos da história e da teologia, tais como os negros, as mulheres, 
os deficientes físicos, os homossexuais, entre outros.

O quinto período Desde a “Instrução” romana de 1984 é marcado pela ofensi-
va do Vaticano sobre a Teologia da Libertação, em parceria com os conservadores do  
continente. 

O Vaticano decide condenar a TL através de um de seus ícones, o peruano Gustavo 
Gutiérrez, através da conferência de bispos de seu país. O intento é frustrado e Roma par-
te então para condenar Leonardo Boff e utilizam uma estratégia para burlar a CNBB e le-
var a questão ao Vaticano, onde Boff é inquirido na mesma semana em que foi publicada a 
Instrução sobre alguns aspectos da Teologia da Libertação, condenando veementemente 
o marxismo como mediação analítica e criticando duramente a TL.

Dussel termina sua obra apontando perspectivas e novos desafios da TL, que acredita 
ser resistir à ofensiva romana e articular os variados projetos políticos que compõem as 
mobilizações sociais.

O livro de Dussel deve se entender, não é somente um livro sobre a Teologia da 
Libertação, mas sim uma obra que participa do processo de construção da Teologia da 
Libertação e que não nega esse caráter. Se pensarmos em um conceito de ideologia di-
verso daquele utilizado por Dussel, adotando uma concepção gramsciana, chegamos à 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 357-362, jul. 2008362

Lucelmo Lacerda

conclusão que o livro ora resenhado é um livro ideológico, instrumento de luta na Amé-
rica Latina, cuja ideologia é a libertação e a partir do projeto liberacionista é vista toda a 
realidade.

Se, apontamos alguns erros na obra, não é para considerá-la sem valor, mas para 
afirmar a insuficiente revisão do texto que, por questões pontuais, pode colocar em risco 
a credibilidade de uma obra de tal importância, resultante de uma séria pesquisa de um 
grande intelectual.

Nota

* Doutorando no programa de Pós Graduação em Ciências Sociais da PUC-SP com a tese intitulada Re-
novação Carismática Católica e Política Partidária no Brasil sob orientação do prof. Dr. Eliane Gouveia. 
E-mail: lucelmo@gmail.com

Os principais aspectos da TL contemporânea são seu caráter e sua leitura crítica estrutural da sociedade.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 363-363, jul. 2008 363

O ABUSO SEXUAL CONTRA CRIANÇAS E JOVENS: UM 
PROBLEMA TRANSNACIONAL

Maria Lucia Vieira Violante*

Frawley-O’Dea é norte-americana, tem 58 anos, é doutora em psicologia clínica e 
possui diploma em psicanálise, tendo sido educada dentro da cultura católica irlandesa 
de Lowell, Massachusetts.  Neste livro, A perversão do poder,1 a autora analisa diversos 
fatores vigentes na sociedade – e não só na americana -, que sustentam e reproduzem 
o abuso sexual infligido por religiosos – pertencentes ou não à Igreja católica – contra 
crianças e jovens.

Trabalhou durante vinte e cinco anos com sobreviventes de abuso sexual sofrido na 
infância – “homens e mulheres que tinham sido violados ou sodomizados, e às vezes até 
torturados por membros de sua família, vizinhos, mestres ou os pais dos amigos”.  En-
tretanto, com justa razão, considera que o abuso perpetrado por um clérigo é diferente, 
“seus crimes me pareciam ainda mais perturbadores que as histórias ‘comuns’ de abuso 
sexual”.  Isto porque, via de regra, a criança devotava amor e confiança naquele que dela 
viria a abusar sexualmente, em nome de seu exclusivo prazer – a meu ver, levado antes 
pelos impulsos de Tánatos do que de Eros!

A autora denuncia a minimização da gravidade, quando não o descaso, da Igreja 
católica em relação ao problema do abuso sexual impetrado por clérigos contra crianças 
e jovens.

Embora reconheça que o abuso sexual de menores ocorre também em outras congre-
gações cristãs e em outras religiões não cristãs – como na Igreja anglicana, nas congrega-
ções protestantes, entre rabinos judeus, clérigos islâmicos, monges budistas e dignatários 
de Hare Krischna - , ela indaga: se assim é, por que nos assombra tanto o escândalo de 
abuso sexual na Igreja católica?

E então, responde: “Creio que parte da resposta jaz na hipocrisia que esta demons-
tra.  A Igreja católica nos diz que conhece a verdade e que vive a verdade dos princípios 

FRAWLEY-O’DEA, Mary Gail.  La perversión del poder – abuso sexual dentro de la 
Iglesia Católica.  México, Lectorum, 2008, 350p. 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 363-366, jul. 2008364

Maria Lucia Vieira Violante

morais que se derivam diretamente de Jesus Cristo.  A Igreja é particularmente definitiva 
e rígida com respeito ao que é moralmente correto nas questões da sexualidade humana.  
Entretanto, enquanto os papas e outros funcionários falam com autoridade sobre como os 
seres humanos devem viver eticamente, eles têm presidido um escândalo moral da pior 
espécie: o abuso sexual de crianças e jovens por parte dos sacerdotes e o acobertamento 
eclesiástico destes crimes.”

Considerando o abuso sexual como um crime de poder, a autora analisa as relações 
de poder dentro da estrutura da Igreja, que estariam potencialmente implicadas neste 
verdadeiro escândalo. Ainda, analisa a falta de sensibilidade pastoral dos bispos e a influ-
ência do narcisismo eclesiástico na dinâmica e na conduta do episcopado, declarando que 
sua intenção é “oferecer estas interpretações como uma possibilidade que se deve levar 
em conta [...].”

Segundo a autora, se por um lado, os sacerdotes católicos, assim como os homens 
de outra condição social, têm abusado sexualmente de crianças há séculos, por outro, só 
recentemente este segredo tem saído à luz pública - devido a forças sociais e culturais 
internas e externas à Igreja.  Desde então, ainda que tenha havido muitas mudanças, tam-
bém muita coisa permanece igual, pois o ocultamento é a peça-chave do abuso sexual.

Atribui a esse ocultamento o fato de que “alguns perpetradores infundem silêncio, ao 
sugerir às vítimas que serão culpadas pelo abuso, que serão afastadas de seu lar e leva-
das a um orfanato ou algo pior”.  Relata o caso de um paciente que, na infância, o padre 
abusador lhe advertiu que se ele contasse a alguém a respeito do sexo oral ao qual era 
submetido, “Deus o odiaria e ele se queimaria no inferno junto com sua família”.  A cren-
ça generalizada de que as mulheres são sedutoras e capazes de levar o homem a perder a 
cabeça leva esses pedófilos a culparem suas vítimas, constatando-se que tal incidência é 
maior no caso das meninas do que no dos meninos abusados sexualmente.

No meu entender, tal ocultamento do abuso sexual dá-se mais em relação aos outros.  
Contudo, mais grave do que isso é o desmentido que incide na relação entre o abusador e 
sua vítima, o que a leva a duvidar de seus próprios anseios e percepções.  Este é o caso, 
conforme relatado pela autora, de um coroinha que, após ajudar o padre a rezar uma mis-
sa, este último se posta atrás dele para pretensamente ajudá-lo a tirar a bata.  Mas, quando 
a sobe, com uma das mãos mantém-na sobre o rosto do menino, enquanto que com a ou-
tra, abre o zíper de sua própria calça, pressionando seu pênis ereto nas costas dele.  Cego 
pela bata, o menino só pode permanecer em pé, até que o padre, depois de gemer e de 
inclinar-se mais uma vez em sua direção, o solta – não sem antes passar uma toalha sobre 
suas costas sujas de esperma, “dizendo-lhe entre dentes que o radiador de vapor havia-lhe 
feito suar.  Dá-lhe umas palmadinhas nas costas e diz-lhe que apague a luz antes de se 
retirar.  Não se menciona absolutamente nada do que acaba de acontecer.”



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 363-366, jul. 2008 365

O abuso sexual contra crianças e jovens

De acordo com a autora, a maioria dos escritores localiza em 1983 a origem da crise 
contemporânea da Igreja católica sobre o abuso sexual, ocasião em que surgiram as pri-
meiras acusações contra um padre, na Louisiania, “que é profundamente católica” – ainda 
que seja o primeiro caso tornado público, o escândalo se repete pelos vinte anos subse-
qüentes.  Caso emblemático por ela relatado é o do chamado padre Gilbert Gauthe.

Ele era “o amável pastor da paróquia [...]. Os paroquianos apreciavam sua disposição, 
empatia em relação aos problemas econômicos e sociais da congregação e sua interação 
com a juventude paroquial.  Passava grande parte de seu tempo livre com os meninos que 
estavam sob seus cuidados, especialmente os menores, e inclusive os levava regularmente 
a passar a noite na casa de campo de um dos paroquianos”. Craig, um menino de 9 anos 
de idade, contou a seus pais que, numa noite, o padre o havia acossado.  Comovido, o pai 
relatou o acontecido a seus filhos maiores, a fim de saber se o mesmo havia sucedido com 
eles e estes, além de revelarem ao pai que o padre os havia molestado sexualmente, tam-
bém deram-lhe os nomes de outros meninos.  O pai entrou em contato com o advogado 
da localidade, para averiguar o que deveria fazer. Este chamou o Tribunal Diocesano em 
Lafayette, Louisiania, falando com o Monsenhor Henri Larroque.  O pai do menino e o 
advogado ficaram surpresos quando este Monsenhor os informou que aquela cidade era 
a sexta designação do padre, depois que, em 1973, o bispo soubera que ele havia moles-
tado sexualmente algumas crianças.  Desde então, simplesmente mudava-se o padre de 
jurisdição...  Mas, desta vez, pressionado pelo advogado e pais dos garotos, o bispo Frey 
instruiu finalmente o Monsenhor para que destituísse o padre daquela paróquia.  Então, 
vários embaixadores da Igreja começaram a intimidar a família Sagrera e o advogado 
para que não fossem adiante e que se alguém se machucasse a culpa seria deles.  O ad-
vogado insinuou ao Monsenhor que poderia abrir um processo contra o padre abusador e 
a Igreja, e o Monsenhor lembrou-lhe que ele tinha sido um bom estudante católico e que 
um bom menino católico nunca processaria sua Igreja.

O advogado abriu processo em nome das vítimas de seis famílias.  Muito dinheiro 
rolou das seguradoras da diocese para pôr fim às denúnicas, documentos foram arquiva-
dos.  Entretanto, um escrivão alertou um repórter local e a imprensa começou a investigar 
o caso.  Além do processo civil contra o padre e a diocese, o fiscal do distrito da locali-
dade apresentou denúncias criminais, que incluíam violação e possessão de pornografia 
infantil.  Em outubro de 1985, o padre foi sentenciado a vinte anos de prisão; foi liberado 
após dez anos; não obstante, ao reincidir e abusar de uma criança de 3 anos de idade, foi 
preso novamente e outra vez posto em liberdade, em 2002, após o que não se soube mais 
de seu paradeiro.

Frawley-O’dea conclui que “O abuso sexual põe à prova nossa fé na bondade do ser 
humano. É incômodo imaginar meninas e meninos sendo obrigados a introduzir um pênis 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 363-366, jul. 2008366

Maria Lucia Vieira Violante

em suas boquinhas sem se sufocar. É desconcertante substituir a realidade de meninas e 
meninos de 10 ou 11 anos de idade que encontram um língua dentro de sua boca, umas 
mãos esfregando seu pênis ou clitóris ou um pênis introduzido à força em sua vagina ou 
em seu reto. É repulsivo imaginar meninos e meninas adolescentes sendo acossados com 
álcool, maconha ou filmes pornográficos e depois sendo manipulados, violados ou sodo-
mizados. É ainda mais perturbador imaginar qualquer destas ações ocorrendo em altares, 
confessionários ou na cama de uma casa paroquial com um crucifixo pendurado sobre a 
cabeceira.”

Por fim, a autora considera que “o escandaloso é o encobrimento” e que “a tragédia 
da crise do abuso sexual se torna mais evidente”, quanto mais se reconhece quão vital e 
efetiva a Igreja católica é para muitas pessoas, no aspecto espiritual, educativo, econô-
mico e social.

Notas

* Psicóloga, Professora Titular do Programa de Estudos Pós-Graduados em Psicologia Clínica da PUC/
SP. Rua Girassol, 1540 – ap. 32. Vila Madalena – 05433-002. São Paulo/SP. Tel.: 3815-2461. e-mail: 
mlviolante@terra.com.br
1 Traduções minhas.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 367-369, jul. 2008 367

notícias do Programa

O Centro de Documentação e Informação Científica Prof. Casemiro Reis Filho – 
CEDIC desenvolveu no primeiro semestre de 2007, através de seu coordenador, a Proa. 
Dra. Yara Aun Khoury, o projeto Avaliação dos Arquivos da PUC-SP, desenvolvido junto 
à Reitoria da PUC-SP, numa proposta de criação de uma Coordenadoria de Patrimônio 
Cultural e Memória Institucional da Universidade, disponibilizando para pesquisa o acer-
vo de sua produção científica, em suas várias áreas de atuação. O projeto envolve alunos 
de graduação em História e Ciências Sociais, e desenvolve um diálogo interdisciplinar, 
também com as Ciências da Informação, propondo-se a produzir referências para a pes-
quisa. Elaborou e coordenou o subprojeto vinculado a Projeto nacional amplo, coorde-
nado pelo Arquivo Nacional, intitulado “Memórias Reveladas”, que visa disponibilizar 
acervos sob a guarda de Arquivos públicos e de Instituições de Ensino Superior, através 
de seus Centros de Documentação. A proposta é de dar tratamento a acervos constituídos 
durante a ditadura militar e pelas lutas sociais e políticas, desse período, no Brasil. O 
referido subprojeto destina-se a trabalhar os Arquivos da Ação Católica Brasileira e seus 
movimentos especializados e do CLAMOR. Participou com outras IES (CEDIC/PUC-SP, 
CEDEM/UNESP, AEL/UNICAMP) e com a Associação dos Arquivistas de São Paulo, 
na elaboração do Projeto Seminário Internacional de Arquivos Operários, proposto pela 
Central Única dos Trabalhadores – CUT e pelo Arquivo Nacional à Associação Latino-
Americana de Arquivos (ALA), junto ao Programa de Apoio ao Desenvolvimento de Ar-
quivos Ibero Americanos ADAI). Este Seminário deverá se realizar no segundo semestre 
de 2008. Este Seminário visa debater propostas e sensibilizar um público específico para 
a importância desses arquivos na compreensão na construção de dimensões da vida bra-
sileira e na ampliação das pesquisas sobre o tema. Além disto produziu, juntamente com 
ALMEIDA, P. R. e MACIEL, L.A. (orgs) o livro intitulado Outras Histórias: Memórias 
e Linguagens. (em finalização). 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 367-369, jul. 2008368

O Núcleo de Estudos de História Social da Cidade da PUC/SP (NEHSC) coordenado 
pela Prof.a. Dra. Yvone Dias Avelino, através do Grupo de Estudos de História Social da 
Cidade produziu o livro intitulado Universidade, Memória e Sociedade. São Paulo: Ed. 
Pólo Cultural. (no prelo)

O Núcleo de Estudos de História: Trabalho, Ideologia e Poder (TIPO) é coordena-
do pelo Prof. Dr. Antonio Rago Filho, do qual participa também a Profª Drª Vera Lúcia 
Vieira. Antonio Rago produziu o artigo intitulado José Arthur Giannotti e o marxismo 
brasileiro, publicado no periódico Herramienta 35 - Revista de Debate y Crítica Marxis-
ta. Buenos Aires. 

O Grupo de Pesquisa Poderes na Contemporaneidade: tensões, sociabilidades, sen-
sibilidades nos séculos XIX e XX é coordenado pela Prof. Dra. Maria Odila Leite da Silva 
Dias e dele fazem parte as professoras Denise Bernuzzi de Sant´Anna e Márcia Mansor 
D’Alessio. Neste semestre a prof. Maria Odila encaminhou para publicação o livro in-
titulado Relembranças na História (Maria Paes de Barros). São Paulo: Ed. Alameda. 
(no prelo). Por sua vez, a Prof. Márcia D’Aléssio produziu os artigos: Caio Prado Jr. A 
historiografia na História, para ser publicado no livro organizado por Adelaide Maria 
Pereira Gonçalves – Antonio Gilberto Ramos Nogueira (orgs.). Caio Prado Jr. E o legado 
do saber fazer histórico. São Paulo/Fortalezaza: Ed. Brasiliense – Banco do Nordeste. 
Também o artigo intitulado Imprensa, História, Historiografia. Algumas observações, 
a constar do livro organizado por Antonio Celso Ferreira, Holien Gonçalves Bezerra e 
Tânia Regina de Luca. O Historiador e seu tempo. São Paulo: editora Unesp. (em Pro-
gramação). além disto enviou para publicação o artigo A Política no saber e no fazer 
históricos. In: NETO, F.F., GANDRA, E. A. e SEBRIAN, R. N. M. (orgs). Dimensões 
da política na historiografia. Campinas: Pontes. (no prelo). A Profª Drª Denise Bernuzzi 
Sant´Anna, publicou o livro Cidade das águas. História e usos dos rios, córregos, bicas e 
chafarizes em São Paulo (1822-1901). Ed. Senac, São Paulo e editou os seguintes capítu-
los de livros:  Horizontes visuais do corpo in: GÓMEZ,  Zandra Pedraza Perspectivas del 
cuerpo en América Latina. Bogotá: Ed. Universitária. Fugir do próprio rosto in RAGO, 
Margareth (org.), Michel Foucault. Uma história do corpo in SOARES, Carmem (org). 
Pesquisa em educação física: as contribuições das ciências humanas, educação e artes. 
Campinas: Ed Autores Associados. Publicou também artigos em periódicos: Fabriquer la 
beauté : chirurgies et usage des cosmétiques au Brésil in Communications, Paris, Seuil. 
A orelha do livro de FERLA, Luis Antonio, Feios, sujos e malvados sob medida. Edusp, 
2008. e a apresentação do livro de   Luis Soares Camargo, Viver e Morrer em São Paulo, 
editora Alameda, junho 2008. Em maio foi publicado seu capítulo intitulado Liberdade 
de consumir no livro de ........................, intitulado Corpo e moda na contemporaneidade, 



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 367-369, jul. 2008 369

São Paulo, Estação das letras e cores, maio 2008. 
O Núcleo de Estudos da Mulher (NEM), coordenado pela Prof.a. Dra. Maria Izilda 

de Matos, celebrou um Convênio com a Universidade Lusíada e outro com a Universida-
de, ambos visando o desenvolvimento de estudos e pesquisas sobre imigração portugue-
sa.  A Profa. tornou-se também membro do conselho de cátedra Jaime Cortesão - Brasil/
Portugal. Com apoio da Cepal iniciou um projeto de pesquisa intitulado “Gênero, um 
desafio para o terceiro setor”, além do estabelecimento de contatos internacionais com a 
Universidade de Sevilha, Universidade do México, Universidade do Porto, Universida-
de de Toronto/Canadá, Universidade da Calabria, - participa do Convênio Internacional 
PUC/SP e o Centro de Estudos Populacionais Econômicos e Sociais - Universidade do 
Porto (CEPESE).

O Centro de Estudos de História da America Latina (CEHAL), coordenado pela Pro-
fa. Dra. Vera Lucia Vieira vem desenvolvendo pesquisa interinstitucional intitulada Esta-
do autocrático e violência institucional, juntamente com a Profa. Dra. Maria Aparecida 
de Paula Rago, da Faculdade de Economia (FEA-PUC). Como um dos resultados desta 
pesquisa Vieira apresentou no XIX Encontro Regional de História, 2008, São Paulo. XIX 
Encontro Regional de História da ANPUH-SP Poder, Violência e Exclusão o artigo intitu-
lado O tema da violência na historiografia. O resultado de outra pesquisa, esta desenvol-
vida em parceria com a Profa. Dra. Nora Rut Krawczyk, da UNICAMP, foi publicado no 
livro intitulado A Reforma educacional na America Latina na década de 1990: uma pers-
pectiva histórico-sociológica. Argentina, Brasil, Chile e México. São Paulo: Ed. Xamã. 





Projeto História, São Paulo, n.37, p. 371-372, jul. 2008 371

TESES E DISSERTAÇÕES DEFENDIDAS 
NO segundo SEMESTRE DE 2007

Mestrado

Veridiana Kunzler Nicolini 10/07
Título: Revista raça Brasil: negros em movimento 1996-2004.
Orientador: Olga Brites

Nataniél Dal Moro 
Título: Modernização urbana - citadina e representações sobre os trabalhadores na  
cidade de Campo Grande (décadas de 1960-70).
Orientadora: Yvone Dias Avelino 

Alex Buzeli Bonomo 11/07
Título: O anarquismo em São Paulo: as razões do declínio (1920-1935).
Orientadora: Vera Lúcia Vieira
 
Paulo dos Santos 11/07
Título: Raul Seixas: a mosca na sopa da ditadura militar. Censura, tortura e exílio  
(1973-1974).
Orientadora: Maria Izilda Santos de Matos

Anderson da Costa e Silva Grecco11/07
Título: Racionais MC’s: música, mídia e crítica social em São Paulo.
Orientador: Adilson José Gonçalves

Zuleika Stefania Sabino Roque11/07
Título: Educação e cotidiano escolar em São José dos Campos (1889-1930).
Orientadora:Estefânia Knotz Canguçu Fraga

Valdemar Gomes de Sousa Júnior 
Título: Os editoriais da Folha de S. Paulo (1963-1964): evidências de uma solução 
bonapartista para a crise política.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 371-372, jul. 2008372

Orientadora: Vera Lúcia Vieira

Isabel Rodrigues de Morais 11/07
Título: São Miguel Paulista - a capela São Miguel Arcanjo - interfaces das memórias 
do patrimônio cultural.
Orientadora: Olga Brites

Isabel Rodrigues de Morais 11/07
Título: São Miguel Paulista - a capela São Miguel Arcanjo - interfaces das memórias 
do patrimônio cultural.
Orientadora: Olga Brites

Edimilsom Peres Castilho 11/07
Título: A praça dos trabalhadores de Guaianases - São Paulo.
Orientadora: Yvone Dias Avelino

Selma Santos Borges 11/07
Título: O nordestino em São Paulo: desconstrução e reconstrução de uma identidade.
Orientadora: Yvone Dias Avelino

Meyre Ivone Santana da Silva 11/07
Título: Reinventando identidades: gênero, raça e nação na literatura de A. A. Aidoo.
Orientadora: Maria Odila da Silva Dias



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 373-374, jul. 2008 373

NORMAS PARA PUBLICAÇÃO

Revista Projeto História.  
Programa de Estudos Pós-Graduados em História da PUC/SP

1 - A revista Projeto História é temática e seus artigos, resenhas, traduções, entre vistas 
e pesquisas devem conter reflexões em tomo do tema proposto para cada número. 

2 - Todos os textos enviados aos editores da revista Projeto História serão submetidos 
ao Conselho Editorial e a revista só aceitará trabalhos inéditos.

3 - Os Artigos e as Traduções devem conter em tomo de 25 (vinte e cinco) laudas e 70 
(setenta) toques de 30 (trinta) linhas. As Resenhas devem conter 5 (cinco), as Entrevistas 
15 (quinze) e as Notícias de Pesquisa, 10 (dez) laudas.

4 - Autores de artigos brasileiros deverão ter titulação de, no mínimo, doutoramento 
e quando estrangeiros, a titulação que corresponda a este nível.

5 - Os originais devem ser encaminhados em CD, Programa Word for Windows, com 
duas cópias impressas, ou por e-mail (histpos@pucsp.br) em nome da Revista Projeto 
História, caso em que receberá dos editores científicos, a informação do recebimento.

6 - As Traduções devem vir acompanhadas da respectiva autorização do autor do artigo 
traduzido. Textos em espanhol serão publicados nesta língua.

7 - Cada Artigo deve vir acompanhado de seu título, resumo e palavras chaves em 
português e inglês (abstract), com aproximadamente 100 palavras e título em inglês.

8 - Referências bibliográficas, no caso dos artigos, devem constar no texto (autor, data, 
página); notas de rodapé e bibliografia no final do texto (em ordem alfabética).

9 - Referências bibliográficas, no caso das Notícias de Pesquisa, dispensam fonte 
e bibliografia, mas se o autor julgar imprescindível colocá-las, devem integrar o 
corpo do texto.

10 - Na primeira página do artigo deve constar informação sucinta sobre a formação 
e filiação acadêmico-institucional do autor, em rodapé e indicação em asterisco.



Projeto História, São Paulo, n.37, p. 373-374, jul. 2008374

11 - O livro resenhado, sendo nacional, deverá ter sido publicado no máximo até há 
4 (quatro) anos; sendo estrangeiro, no máximo até há 5 (cinco) anos.

12 - Cada autor de Artigo, Tradução, Resenha, Entrevista e Notícia de Pesquisa, re-
ceberá 01 exemplar da Revista.

13 - Endereço para envio de trabalhos: Programa de Estudos Pós-Graduados em  
História da PUC-SP. Comissão Editorial da Revista Projeto História. Rua Ministro Godói, 
969 - ERBM (Edifício Reitor Bandeira de Mello) - 4° andar - sala 4B05 - SP, Capital, Cep 
05015-000 -Telefax (55) (011) 3670-8511.  Site: http://www.pucsp/projetohistoria.br



PROJETO HISTÓRIA
PROGRAMA DE ESTUDOS PÓS-GRADUADOS EM HISTÓRIA PUC-SP

Formulário para assinatura e aquisição de números avulsos

O valor da assinatura anual é de R$ 60,00 e o valor do número avulso é de R$ 30,00.

Envie seu pedido anexando comprovante de depósito a ser realizado no Banco Bradesco 
- Ag. 3394-4 - Conta Corrente 1506-7, para o endereço abaixo:

Programa de Estudos Pós-Graduados em História/PUC-SP
PROJETO HISTÓRIA
Rua Monte Alegre, 984 - 4º andar - sala 4E08 - Bloco A - Perdizes
CEP 05014-901 - São Paulo - Brasil. Fone: (55) (11) 3670-8511 

Nome ...................................................................................................................................

Endereço .............................................................................................................................

Cep ....................................... Cidade ................................................. Estado ....................

Fax ............................................ E-mail ..............................................................................

Assinatura ...........................................................................................................................

Indique abaixo opção desejada

Números disponíveis - 11, 13, 14, 19, 20, 21, 23, 24, 25, 26, 27, 28 , 29, 30, 31, 32,  
                                       33, 34 e 35

Vide também no site: www.pucsp.br/projetohistoria

Assinatura Anual: ......................................................... Total ............................................

Cheque nº .................................. Agência ...................................... Banco .........................





próximos números

Nº 38 - Violência e poder I - janeiro a junho de 2009
•	 Prazo para entrega de textos: maio de 2009

Nº 39 - Violência e poder II - julho a dezembro de 2009
•	 Prazo para entrega de textos: outubro de 2009


